



السلام  
فقفص الاتهام



شوقي أبو خليل

الأشتاء  
فِي قَصْصِ الْإِتَّهَامِ

دار الفکر

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

تصویر ۱۴۰۶ - ۱۹۸۶ م

الطبعة الخامسة ١٤٠٢ - ١٩٨٢ م

**جميع الحقوق محفوظة**  
يمنع طبع هذا الكتاب أو جزء منه بكل طرق الطبع والتصوير ، كما يمنع  
الاقتباس منه ، والترجمة إلى لغة أخرى ، إلا بإذن خطبي من  
دار الفكر للطباعة والتوزيع والنشر بدمشق

سورية - دمشق - شارع سعد الله الحسني - ص.ب (١٦٢) - س.ت ٢٧٥٤  
هاتف ٢١١١٦٦ - برقـاً : فـكـر - تـلـكـس Tx FKR 411745 Sy



## مقدمة الطبعة الجديدة

﴿إِنَّمَا أَنْهَاكُمْ لَكُمْ دِيْنُكُمْ وَأَنْهَاكُمْ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَتْ لَكُمُ الْإِسْلَامُ دِيْنًا لَكُمْ﴾ .

[المائدة : ٢]

بسم الله القائل في حكم التزيل : ﴿يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ، وَاللَّهُ مِنْ نُورٍ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ﴾ [الصف : ٨] ، وصلى الله على سيد المرسلين محمد بن عبد الله ، المبعوث رحمة للعالمين القائل : « لا تزال طائفة من أمتي قائمة بأمر الله لا يضرهم من خذلهم أو خالفهم حتى يأتي أمر الله عز وجل وهم ظاهرون<sup>(١)</sup> » ، وبعد ...

لقد تم تأليف هذا الكتاب على مرحلتين :

مرحلة أولى جمعت خلالها الشبهات التي ازدحمت في رؤوس كثير من شبابنا عن الإسلام ، والتي هي في حقيقتها غزو فكري خارجي ، بشّه المستشرقون المتعصبون ، والصلبييون الحاقدون .

ومرحلة ثانية عكفت خلالها على الرد ، بعد أن جمعت المراجع الكافية ، التي سيمسها القارئ من خلال البحث ، وأحببت أن تكون الردود بطريقة جديدة ، فكانت طريقة « المحاكمات » : متهم ، وقاض ومتهم يدافع عن نفسه .

---

(١) مستند الإمام أحمد بن حنبل : ١٠١/٤ وسنن الدارمي : ٢١٣/٢

كما أني كتبت هذا الكتاب إلى فتئين متباينتين :

الفئة الأولى ، فئة مؤمنة بالله خالقاً مبدعاً ، وبمحمد بن عبد الله نبياً مرسلاً ، وبالقرآن العظيم كتاباً مُنزلاً لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه .

والفئة الثانية ، فئة تائهة ضلت فأنكرت وجود الله ، ولم تعرف بنبوة رسول الله ، ولا بما جاء به .

كتبت لهاتين الفتئين ليكون للفئة الأولى سلاحاً فكريّاً ، وزاداً روحياً وهم يخوضون معركة التقاليد الفكرية في عصرنا .

وليكون الكتاب نفسه أضواء كاشفة تبدد تخيلات وأوهام الفئة الثانية ، إن لم تصل إلى مرحلة : ﴿ سأصرف عن آياتي الذين يتکبرون في الأرض بغير الحق ، وإن يرروا كُلَّ آية لا يؤمنوا بها ، وإن يرروا سبِيلَ الرُّشْدِ لا يَتَعْذِذُونَ سبِيلاً ، وإن يرروا سبِيلَ الغَيِّ يَتَعْذِذُونَ سبِيلاً ، ذلك بِأَنَّهُمْ كَذَّبُوا بِآياتِنَا وَكَانُوا عَنْهَا غَافِلِينَ ، والَّذِينَ كَذَّبُوا بِآياتِنَا وَلِقاءَ الْآخِرَةِ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ ، هُلْ يَجْزُونَ إِلَّا مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ؟ ﴾ [الأعراف : ١٤٦ و ١٤٧] .

وإنه لمن دواعي سروري أن يجد الكتاب طريقه إلى الفتئين معاً ، وشاهد ذلك جلي ، تعدد وتكرار طباعته ، وزاد سروري ، أن أجده الكتاب يترجم إلى غير لغة الضاد<sup>(٢)</sup> ، ليجد سبيله إلى غير أمة العرب أيضاً ، وهذا يدل على أن مصدر الشبهات التي يبيثها أصحاب الأغراض في العالم الإسلامي واحد ، وإن تغيرت أو اختلفت اللغة التي ينطقون بها من بقعة إسلامية إلى أخرى ، ويidel

(٢) ترجم الأستاذ حسن أكبرى مرنانك هذا الكتاب إلى اللغة الفارسية . ونشرته دار « انتشارات بعثت » في طهران ، ويترجم حالياً إلى الأندونيسية .

أيضا على أن دواء هذه الشبهات واحد ، دواء مورده القرآن العظيم ، ومنهله سُنّة النبي الكريم ﷺ .

إن المجمة الموجهة إلى الإسلام أينا وجد ضاربة ، خصص لها كل ما تحتاجه من إمكانات ، وأعداء الإسلام لا ينتهيون ولا يرعنون ، ولو تبدلت معظم أعمالهم : ﴿ لَا يَزَالُ بَنِيَّاْنَهُمُ الَّذِي بَنَوْاْ رِبَّيْتَهُمْ فِي قُلُوبِهِمْ إِلَّاْ أَنْ تَقْطَعَ قُلُوبَهُمْ ، وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة : ١١٠] .

وأعداء الإسلام يعلمون أنهم لو وجّهوا جزءاً من جهودهم ، للطعن في أي مبدأ غير الإسلام لاض محل ، ولصار تاريخاً للذكرى ، ولكنه الإسلام ، ذلك الطود الراسخ الشامخ ، الصامد الباقى بحفظ الله وبفضله وحده : ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر : ٩] .

فلك الحمد ربى ، أشكر لك شكر المقر العارف فضلك ، المستزيد من كرمك وعطائك ، لعلى ألقاك وأنت راض ، من تنطبق عليهم الآية الشريفة :

﴿ لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يَوْدُونَ مِنْ حَادَّ اللَّهِ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَنْبَاءَهُمْ أَوْ إِخْرَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ ، أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ ، وَيَدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ، أُولَئِكَ حِزْبُ اللَّهِ أَلَا إِنْ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [المجادلة : ٢٢] .

والحمد لله رب العالمين ، عليه توكلت ، فهو نعم المولى ونعم النصير ..

## شوقي أبو خليل

ص . ب ٦٢٢

دمشق - سوريا

## تصدير الطبعة الثانية

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُجَادِلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ  
عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كِتَابٍ مُنِيرٍ ، ثَانِي  
عِظِيفٍ لِيُضْلِلُ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ ، لَهُ فِي  
الدُّنْيَا خَزْنٌ وَأَنْذِيقَةٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ  
عَذَابٌ الْحَقِيقِ ، ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ يَدَكَ  
وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَامٍ لِلْعَبْدِ ﴾ .  
[الحج : ١٠٨]

الحمد لله الذي أعايني فكتبت ، ويسّر لي السبل ، فنشرت هذا الكتاب .  
الحمد لله الذي كُلّ جهودي بالعناية والتوفيق ، فلقي كتابي هذا مالقي من  
الانتشار والرواج ... الحمد لله ربِّي ، أسألك مزيدا ... أدعوك بقلب عرفك حين  
كذب غيره فأقرّ ، وأمن بك وزلزل غيره واستقر ، وبعد ...

وقف الناس من كتابنا هذا في طبعاته الأولى مواقف متعددة متباعدة :

١ - فئة أخذت الكتاب ، وبعد تدارسه ، تقبّله بإعجاب وتقدير وتأييد  
وصدى طيب . لست ذلك مشافهة ، وبرسائل عديدة تلقيتها من داخل القطر  
ومن خارجه .

هذه الفئة شكري وامتناني .

٢ - فئة رضيت بالكتاب ككل ، وكان لها استفسارات واستيضاحات  
لنقاط قليلة ، راسلني أصحاب هذه الفئة ، وراسلتهم ، وفي هذه الطبعة المزيدة

والمنقحة ، عرضت بعض آرائهم من خلال البحث ، وتمسّكت برأيي في مواقف أخرى لقناعتي به بعد إعادة البحث والتحис .

هذا ... وإن الخلاف جزئي لا يمس جوهر الموضوع في أكثر نقاطه .

٢ - فئة أخرى ، كان عنوان الكتاب في الطبعة الأولى والثانية والثالثة حجاباً بينهم وبين ما فيه من خير . قد يكونون يفتشون عنه ، وما ذلك إلا من قبيل التعصب ، أو الغيرة ، التي لم يضعها أصحابها في مكانها المناسب .

« الإسلام في قفص الإتهام » !! يا غيره الله وكيف يكون ذلك ؟ ! علماء .. إن صاحب الفكر الموضوعي . المجرد عن كل هوى . إما أن يحسن ظنه ، ويكلّف نفسه عناء الاطلاع على محتوى الكتاب . وبعدها يقرر موقفه . وإما أن يقول : إن كل منهم بريء حتى يدان . فهل أدين الإسلام في هذا الكتاب ؟

هذه الفئة هاجمت الكتاب - لا أقول ظلماً وعدواناً - بل جهلاً وضيق أفق ، ولو علمت هذه الفئة ماحوت دفتاه ، لتبنّت الكتاب .

٤ - فئة أخرى ، وصلت إلى ما يسمى « الجهل العلمي » ، وثبتت من نفسها بأول خاطر ظنته صواباً ، ومن ضلّ على بيّنة وعلم ، لا خير في تقاشه .

انطلق أصحاب الفئة هذه من افتراضات وتحليلات وغایيات ... بل ومن أهداف مناوئة للعقيدة الإسلامية ، وللتاريخ الإسلامي . مع أنه من أبسط قواعد النّصّفة ، أن التاريخ لا يكون بالافتراض ، وبفلسفة أحكام خيالية ، مبدأ احتالاتها واحد إلى ملايين ، « وقد تفلح الفلسفة في كل شيء ، إلا في تعليم ماعتُه معرفة » .

من هذه الفئة ، إنسان زارني في داري ليقنعني وينصحني ألا أكتب بمثل موضوع « الإسلام في قفص الإتهام » ، لأن أفكاره ، أفكار العصور الوسطى

المظلة ، ودعاني لكتابة موضوعات « علمية » .

- قلت له : هل قرأت الكتاب ؟

- قال : لا .

فَضَمَّتُ ، وكم يكون الصمت أبلغ من التعبير في مواقف معينة ، منها موقفي هذا . وقبل وداع هذا الإنسان قلت له : من ألف باء العلم الذي دعوته إليه ، وحدثني عنه ، أن تقرأ الكتاب أولاً ، لتكون دعواك « علمية » .

فلهذه الفئة عزاؤنا . وإشفاقنا منهم على العلم و « التحليل العلمي » .

وأخيراً ... ندعوا الله بدعاء الرافعي :

« اللهم هيئ لنا الخير ، واعزم لنا على الرشد ، وآتنا من لدنك رحمة ، واكتب لنا السلامة في الرأي ، وجنبنا فتنة الشيطان ، أن يقوى بها فنضعف ، أو نضعف لها فيقوى ... » .

شوقى أبو خليل

٢٨ جادى الأولى ١٣٩٤ هـ

١٨ حزيران ١٩٧٤ م

## تصدير الطبيعة الأولى

\* لنجعلها لكم تذكرة وتعيها أذن  
واعية .

[ الماقة : ١٢ ]

يکيد لنا العدو - على مختلف صوره وأشكاله - بما يحاول أن يثبت في نفوسنا من أسباب الضعف والتخاذل باختراع الأكاذيب . وتلفيق الدعاوى . وتزيف التاريخ . وتشويه سيرة نبی الإسلام ﷺ وطعن علماء ... وبما يكرره من الحديث عن نقصنا وكاله . وضعفنا وقوته . وتخلفنا وسبقه . وانحلالنا وتقاسكه ... وفي بعض ما نعرض من دفاع في هذا الكتاب برهان يدفع هذا الباطل . ويوضح ضعفه وقوتنا . وانحلاله وتقاسكتنا . وفيه إلى جانب ذلك برهان آخر على أننا حين نتحد رأياً وخطة لا يمكن أن يغلبنا على حقنا وصحة تاريخنا غالب ...

ولقد استطاع أعداء الله في غفلة من الزمن أن ينفذوا بشبهاتهم وحقدتهم من فوق أسوار البناء الإسلامي المكين تحت أعين الغافلين عن حراسته في العصور الأخيرة . حينما صار أمر الدين في أيدي ناس جعلوه صلاة وعبادة فقط . وتركوا ميادين الحياة لغيرهم . واليوم تحقق للمستشرقين الصليبيين ما أرادوا بشيوع أفكارهم . لا عجب أن يجني المسلمون ثار ما فرطوا في جنب أنفسهم حينما فرطوا في جنب الله ...

ومن خلال مطالعاتي ودراساتي في السنوات السابقة . عندما كنت طالباً في السنة الثالثة في جامعة دمشق أدرس خلماها تاريخ العرب والإسلام . مرّ علي

وخرارات وطعنات في تاريخ هذه الأمة وفي رجالاتها . فقررت أن أتحمّل الوقت - ولو بعد زمن - لأرد على هذه الافتراطات . خدمة لأمتى العربية الخالدة وأبنائها . لا سيما وأن هذه الأمة - ولدينها بالذات - خصوصاً محترفين . وخصوصاً ينكرونـه على قدر جهلـهم به وبسيرة نبيـه عليه أـفضل الصلاة والسلام .

والمحترفون اخـذوا الـقدح فيـ أمـتنا صـنـعة يـتـفرـغـونـ لـهـاـ وـيـعـيـشـونـ مـنـهـاـ .ـ وـلـاـ غـنـىـ لـهـؤـلـاءـ الـمحـترـفـينـ عـنـ اـخـتـلـاقـ الـمـآـخـذـ .ـ وـتـصـيدـ التـهـمـ الـتـيـ تـجـريـ بـهـاـ أـرـزـاقـهـمـ .ـ وـتـتـصلـ بـهـاـ أـعـالـمـهـمـ .ـ سـوـاءـ أـعـرـفـواـ الـحـقـيقـةـ مـنـ وـرـاءـ هـذـهـ الـمـآـخـذـ وـهـذـهـ التـهـمـ .ـ أـمـ جـهـلوـهـاـ وـقـدـ أـعـرـضـواـ عـنـ الـبـحـثـ فـيـهـاـ لـأـنـهـمـ يـرـيـدـونـ الـاتـهـامـ وـلـاـ يـسـتـرـيـحـونـ إـلـىـ مـعـرـفـةـ تـهـدمـ كـلـ ماـ عـمـلـهـ .ـ وـتـصـرـفـهـمـ عـنـ كـلـ مـاـ أـلـفـوهـ وـعـقـدـواـ الـنـيـةـ عـلـيـهـ ...

وهـنـاكـ زـمـرـةـ مـنـ الـمـسـتـشـرـقـينـ درـسـتـ الـإـسـلـامـ عـنـ حـسـنـ نـيـةـ .ـ فـلـاـ تـأـبـيـ أـنـ تـعـرـفـ بـالـحـقـيقـةـ إـذـاـ اـسـتـعـتـ إـلـيـهـ أـوـ اـطـلـعـتـ عـلـيـهـاـ .ـ وـبـعـضـهـمـ سـيـءـ الـنـيـةـ لـأـنـهـ مـسـخـرـ فيـ خـدـمـةـ الـاسـتـعـمـارـ وـمـاـ إـلـيـهـ مـنـ الدـعـاـيـاتـ الـدـولـيـةـ .ـ فـلـاـ يـعـنـيـهـ مـنـ الـعـرـفـ إـلـاـ مـاـ يـلـيـ لـهـ فـيـ عـلـمـهـ .ـ وـيـهـدـ لـدـعـاـيـتـهـ ...

إـنـهـمـ تـخـيـرـواـ خـطـةـ لـإـصـابـةـ الـإـسـلـامـ فـيـ مـقـتـلـ تـوـهـمـوـهـ .ـ وـلـكـنـهـمـ عـلـىـ خـطـأـ فـيـ اـخـتـيـارـهـمـ لـهـذـاـ الـكـذـبـ وـمـجـانـبـةـ الـحـقـيقـةـ لـلـتـهـمـيـمـ .ـ إـذـ أـنـ الـحـقـيقـةـ فـيـ الـمـوـاضـيـعـ الـتـيـ طـرـقـوـهـاـ أـهـوـنـ شـيـءـ عـلـىـ الـمـسـلـمـ الـعـارـفـ بـدـيـنـهـ .ـ الـمـطـلـعـ عـلـىـ سـيـرـةـ نـبـيـهـ .ـ وـكـلـ اـتـهـامـ أوـ تـحدـ يـوجـهـ إـلـىـ الـإـسـلـامـ لـاـ يـوجـهـ لـهـ نـفـسـهـ دـيـنـاـ .ـ أـوـ لـذـاتـهـ عـقـيـدـةـ .ـ بـلـ يـوجـهـ إـلـىـ الـفـرـدـ الـمـسـلـمـ .ـ فـإـنـ كـانـ عـالـمـاـ رـدـهـ .ـ وـإـنـ كـانـ جـاهـلاـ تـخـيـرـ ماـذـاـ يـفـعـلـ !!

وـمـنـ حـسـنـ الطـالـعـ أـنـ الـإـسـلـامـ لـمـ يـضـقـ صـدـرـهـ بـنـاقـدـ وـلـاـ بـحـاـقـدـ .ـ وـأـنـ كـانـ عـلـىـ مـرـ الـعـصـورـ مـثـلـاـ حـيـاـ لـسـعـةـ الـصـدـرـ .ـ وـاتـسـاعـ الـأـفـقـ .ـ وـرـحـابـةـ مـدـىـ النـظـرـ .ـ وـأـنـ الـبـاحـثـيـنـ مـنـ رـجـالـ الـإـسـلـامـ كـانـواـ يـرـدـونـ عـلـىـ الـمـغـامـزـ وـالـمـطـاعـنـ سـوـاءـ أـكـانـتـ صـرـيـحةـ أـمـ خـفـيـةـ .ـ وـرـدـ هـؤـلـاءـ الـعـلـمـاءـ الـوـاثـقـيـنـ لـاـ يـخـدـمـونـ بـهـ قـضـيـةـ الـدـيـنـ فـحـسـبـ .ـ بـلـ

يخدمون قضية العلم والبحث المجرد التزية . وقد يهون الجهل إذا كان سبباً للجحود .  
وعدم الإنفاق . ولكن إذا اجتمع له سوء النية وخبث الطوية . فإن البلية هنا  
مزدوجة . والمصيبة مضاعفة ...

وشر ما منيت به حملات التعامل على الإسلام هو ذلك الاتفاق المبيت ،  
والتدبير الحكيم بين المستشرقين المتعصبين ، كأنهم أمام متهم لا بد أن  
يدينوه . وتلك النية المبيتة في الحكم تقضي دائمًا إلى نتائج تكاد تكون واحدة  
ومتشابهة .. حتى لقد أصبحت التهم والأباطيل معروفة مكررة لكثرة ما توارد  
عليها من سهام الاتهام . فشوهدوا الإسلام في أذهانهم فقط لا في حقيقته . مع أنهم  
وقفوا من البوذية - وهي ديانة وثنية غير ساوية - موقفاً متزناً . والإسلام  
وهو دين ساوي موحد . وقفوا منه موقف التعامل والعداء . مع أن النصف  
الموضوعي لا يقف من خصمه موقف التعامل بلا دليل في قضية لا يلقي فيها إلا  
كلاماً جزاً بغير برهان .

والحق يقتضينا أن نميز أنواعاً ثلاثة من المستشرقين :

- ١ - جاحدون متعصبون .
- ٢ - فئة يمكن أن نطلق عليها : أصحاب النية الحسنة ، لكنهم لم يتبيّنوا  
حقيقة الادعاءات التي خرجت من أفواههم . وإلى هنا فقط أوصّلهم عليهم .
- ٣ - منصفون موضوعيون . استطاعوا أن يستشفوا حقيقة الإسلام وأن يتبيّنوا  
أبعاده . فعبرّوا عن آرائهم بعض الكتابات والأراء المنصفة . ومنهم من قاده الإيمان  
والعقل والاقتناع إلى الإسلام فأسلم .

### النوع الأول :

قادهم الهوى إلى التجريح المطلق . والتهوييل والسويف دون حدود مثل :  
مرجليليوث . وويليام فلهاوزن . والأب لامانس . ووليم مور . ونورمان ديار .

وموير . ودرمنجهم وهملتون جيب ... وعشرات آخر . ومثال بسيط على أفكار هذه الزمرة نأخذ « المسيو كيمون » في كتابه : « باثالوجيا الإسلام » حيث يقول : « إن الديانة الحمدية جذام نشاً بين الناس . وأخذ يفتک بهم فتكاً ذريعاً . بل هي مرض مريع وشلل عام وجنون ذهولي يبعث الإنسان على الخمول والكسل ولا يوقظه منها إلا سفك الدماء . وأن يدمن على معاقرة الخمور ويجمع في القبائح . وما قبر محمد في مكة إلا عمود كهربائي يبعث الجنون في رؤوس المسلمين ويلجئهم إلى الإتيان بمظاهر المسترية ( الصرع ) العامة والذهول العقلي . وتكرار لفظة الله إلى ما لا نهاية . والتعود على عادات تنقلب إلى طباع متصلة بكرامة لحم الخنزير والنبيذ والموسيقى . والجنون الروحاني ... وترتيب ما يستنبط من أفكار القسوة والفحور في اللذات ... » .

وهذا الكاتب المستشرق وأمثاله يعتقدون أن المسلمين وحوش ضاربة . وحيوانات مفترسة « وأن الواجب إبادة خمسهم . والحكم على الباقيين بالأشغال الشاقة ، مع تدمير الكعبة . ووضع ضريح محمد في متحف اللوفر » - كما يقول المسيو كيمون - . فمثل هذا لا يريد أن يفهم ، ولا يحب أن يفهم ، ولو برهنا على فساد رأيه ، وعلى ادعاءاته بالحجج والأرقام .

ومن هؤلاء المستشرقين الذين حملوا معاول المدم المؤرخ « برايس » الذي قال : « إن احتكاك الإسلام بالحضارة سيقضي عليه ويؤذن بنهايته » متفايناً عن حقيقة لا تقبل الشك . أن الحضارة الحالية مدينة للإسلام بوجودها . وصدر الإسلام الرحب يسع العلوم كلها لأنه مصدر حث عليها .

## والنوع الثاني :

قادهم علمهم المحدود إلى معرفة أشياء وغابت عنهم أشياء . عرفوا جوانب وجهلوا أخرى . فأحدهم يصيب تارة . ويخطئ أخرى . مثل غيتاني وغوستاف

لوبون . وكارل بروكلمان وهو لغوي في الدرجة الأولى . لكنه بحث في التشريع الإسلامي فتاه وأخطأ . فأمثال هؤلاء لهم شهادات منصفة . وأخطاء عن جهل وعن حسن نية أحياناً .

وغيتاني - المستشرق الإيطالي - مثل آخر على هذا النوع : فهو يزعم أن الهجرة إلى الحبشة اقتصادية ولخلاف حدث بين عثمان بن مظعون وأبي بكر الصديق متناسياً تعذيب قريش واضطهادها لل المسلمين ومع ذلك فإنه يرفض م secara « حكاية الغرانيق » التي سير بحثها . وهكذا نراه يخاطئ ثم يصيب ... وأمثاله كثُر .

ومن هؤلاء من قدم للتراث العربي الإسلامي خدمة لا تنكر في مجال البحث والجمع والتصنيف والنشر ...

### والنوع الثالث :

قادته موضوعيته إلى الإقرار بجمال الإسلام . وعظمة نبيه . لكنه بقي على دينه أمثال الدكتورة لورافيتشيا فاغلييري والدكتورة زيفرييد هونكه ، وجوته ، وتوماس كارليل ، وبودلي ، وتولوستوي ، ولامرتين ، والفيلسوف الشهير برناردشو الذي قال : « إن محمدأ يجب أن يدعى منقذ الإنسانية ، إنني أعتقد أنه لو تولى رجل مثله زعامة العالم الحديث لننجح في حل مشاكله بطريقة تجلب إلى العالم السلام والسعادة » .

ومن هؤلاء المستشرقين من ساقه عقله ودفعه علمه إلى الإسلام فأسلم أمثال : ليوبولد فاييس الذي من كتبه الشهيرة التي تداولها الناس : الطريق إلى مكة . والإسلام على مفترق الطرق ... ومثل : إتيان دينيه<sup>(١)</sup> الفرنسي المسلم ، واللورد

(١) إتيان دينيه ، ولد في باريس عام ١٨٦١ . من كبار أهل الفن ورجال التصوير . صاحب اللوحات الكبيرة النفيسة القيمة . تزدان بها جدران المعارض الفنية . وتحتفظ بها المتاحف الفرنسية الكبيرة وغيرها من متاحف العالم . ورددت ترجمته في معجم « لاروس » الكبير ، أعلن =

هيدلي<sup>(٢)</sup> ، ورينييه جينو<sup>(٣)</sup> ، والدكتور جرينييه<sup>(٤)</sup> .  
كما أسلم أخيراً الفيلسوف والسياسي والمفكر الماركسي « روجيه غارودي » ،  
الذي يحمل دكتوراه في الآداب ، ومرتبة الأستاذية في الفلسفة .

لقد درّس غارودي الفلسفة في الجامعات الفرنسية والجزائرية ، وانتخب في  
أوائل الأربعينات إلى الجمعية الوطنية الفرنسية ، وتكررت انتخابه أكثر من مرة ،  
وفي عام ١٩٥٦ اختير نائباً لرئيس الجمعية الوطنية الفرنسية ، وفي عام ١٩٥٩ عضواً  
في مجلس الشيوخ الفرنسي ، وعضوًا في المكتب السياسي الشيوعي الفرنسي حتى  
بداية السبعينيات ، وكان مرشح الحزب الشيوعي لرئاسة الجمهورية الفرنسية .

---

= إسلامه رسمياً بالجامع الكبير بمدينة الجزائر في اجتماع حافل عام ١٩٢٧ . كان كثير التفكير . جم  
التأمل . التجأ إلى العقل في أمور دين أبويه وبنته . فرفضاها وأسلم .  
أشهر كتبه ، أشعة خاصة بنور الإسلام . والحج إلى بيت الله الحرام .

(٢) اللورد هيدلي ، كان لإسلامه ضجة كبيرة لمركزه . ولا يعلمه فيه عارفوه من نصر في التفكير .  
وتربو في الأمور . قال عن سبب إسلامه . قرع الدين الإسلامي لي حقاً وقتل رشدي صدقأ .  
وأقتعني تقاؤه . وأصبح حقيقة راسخة في عقلي وفؤادي . إذ التقى بسعادة وطمأنينة ما رأيتها  
قط من قبل .

(٣) رينيه جينو ، عالم فيلسوف حكيم . أراد أن يعتزم بنص لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من  
خلفه - كما يقول - فلم يجد ، بعد دراسة عيقة ، سوى القرآن . فهو الكتاب الوحيد الذي لم ينله  
التحريف ولا التبدل . مؤلفاته مشهورة في أوروبا وأمريكا . وأهمها : أزمة العالم الحديث .  
الشرق والغرب . رمزية الصليب : فند فيه أن الإسلام انتشر بالسيف .

(٤) الدكتور جرينييه : قال عن سبب إسلامه : إنني تبعت كل الآيات القرآنية . التي لها ارتباط  
بالعلوم الطبيعية والصحية والطبيعية . والتي درستها من صغرى . وأعملها جيداً . فوجدت هذه  
الآيات منطبقه كل الانطباق على معارفنا الحديثة . فأسلمت لأنني تيقنت أن محمد<sup>عليه السلام</sup> أق بالحق  
الصراح من قبل ألف سنة ... ولو أن كل صاحب فن من الفنون . أو علم من العلوم . قارن كل  
الآيات القرآنية المرتبطة بما تعلم جيداً . كا قارنت أنا ... لأسلم بلا شك . إن كان عاقلاً خالياً  
من الأغراض .

هذه الأسطر من كتاب : « أوربا والإسلام » للدكتور عبد الحليم محمود شيخ الأزهر رحمه الله .

كتب كثيرة ، كلها عن الحرية والاشتراكية العلمية مع دراسات عن الإسلام ،  
مع بعض الكتب الأدبية والمسرحيات .

وفي ١١ رمضان ١٤٠٢ الموافق لـ ٢ تموز (يوليو) ١٩٨٢ زار جنيف بدعوة من المؤسسة الثقافية الإسلامية ، حيث أعلن إسلامه بوثيقة رسمية ، واتخذ اسم « رجا » اسمًا جديداً بدلاً من « روجيه » .

وهذا يثبت أن الإسلام بحاجة إلى عقول كبيرة عالمَة تفهمه وتبناه .

كما ويثبت - بعد ألف وأربعين سنة - أنه القمة في الفكر المعاصر ، يجد فيه فلاسفة والمفكرون - إن لم يكونوا أصحاب أغراض أو تعصُّب - ضالتهم المنشودة ، وملجأهم الطبيعي والفطري حيث الانسجام الفكري والاستقرار النفسي .

وأكثر ماركز المستشرقون على فتوحاتنا العربية الإسلامية . فوصفوها بالوحشية والعنف . وبالقسوة والإكراه . ونبي المستشرقون صورتين متلازمتين في تاريخ البشرية :

- صورة بيت المقدس حين استولى عليه الصليبيون في أواخر القرن الحادي عشر .

- صورته حين استعاده أهله في أواخر القرن الثاني عشر .

ففي الصورة الأولى نجد الصليبيين يخربون ويدمرون ويقتلون سكان المدينة ويزبحونهم تذبيحاً . حتى ليعرف بعضهم أنهم وصلوا إلى مسجد المدينة في بحر من الدماء بلغ ركبتيه .

وفي الصورة الثانية نجد صلاح الدين يحمي الأرواح . ويبعد رجال الدين . ويكرم الحرائر من النساء . ويصون المباني المقدسة . بل يرمُّها ويأمر بإصلاحها .

- في الصورة الأولى : وحشية هؤلاء وقسوتهم وهمجيتهم .

- وفي الصورة الثانية : ساحة الإسلام وبناته وكرمه ...

بهذا شهد المؤرخون . غريهم قبل شرقיהם . منذ عصر صلاح الدين حتى اليوم . ولكن ذلك لا يروق للمستشرقين . حتى لو شهد أبناء جلدتهم بنا خيراً .

يقول المؤرخ الإنجليزي المعاصر - وهو من مؤرخي الحروب الصليبية - رانسيمان Runciman في كتابه : « تاريخ الحروب الصليبية . ج ٢ ». عند كلامه عن رجوع بيت المقدس وموقف صلاح الدين وجيشه من سكان المدينة :

« كان المنتصرون معقولين وإنسانيين ، فعلى حين نجد الفرج عند استيلائهم على المدينة منذ ثانية وثمانين عاماً يخوضون في دماء ضحاياهم . لا نجد في هذه المرة بناء نهب . ولا إنساناً أصابه أذى . ونرى الحراس - تنفيذاً لأوامر صلاح الدين - منبين لحراسة الطرق والأبواب وحماية المسيحيين من أي اعتداء قد يصيبهم » .  
هذا ...

وفي تاريخ الغرب مساوىً ومساوئ . وعار يتلوه عار . ولكن أين « المستغربون » الذين يكرسون أنفسهم للرد على « المستشرقين » .

تارينا وتراثنا كفتاة كاملة الجمال والحسن . رائعة الفتنة . وتاريخهم وتراثهم كعجز شطاء في عينها حَوْل . ووجهها مُتَعَضِّن . وأنفها رسم قوساً في وجهها ... ووظيفة هذا الصنف من المستشرقين : تشويه الفتاة الكاملة الجمال والحسن بتلطيخها بالطين تارة . وبتمزيق ثيابها تارة . أو برميها في عرضها حسداً أو حقداً فهي العفيفة الطاهرة .

وفي الوقت ذاته وظيفتهم تجميل الشطاء بتزيينها حتى لو اضطروا إلى تركيب أعضاء جديدة تزويراً ومحاكاة ... وكل عمل تقوم به نحن فهو في عرفهم تافه لا يذكر . وإذا قام الغرب بالعمل ذاته . فهو عمل كبير عظيم مُخلد ...

المستشرقون ينظرون إلى نبوة محمد نظرة عادية مجردة من الصوت الإلهي ، وما ذلك إلا من قبيل التتعصب الديني المبني على عداء سياسي ، إنهم ينكرون أن يكون محمد ذا نبوة صحيحة . بينما هم يقررون بهذه النبوة نفسها لجميع أنبياء بني إسرائيل . ونحن في هذه الأمور لن نغمض أعيننا عن آرائهم ولكننا سنفند الفاسد منها . ونصل على موضع التحامل ليعرف القارئ ما يجب أن يدع مما يجب أن يأخذ .

إنهم ينكرون فضل الإسلام وأثر الحضارة العربية الإسلامية على أوربة . لم ينكرون ؟ الجواب من بحثة منصف ذاته صيته . إنه الدكتور غوستاف لوبيون . في كتابه الشهير « حضارة العرب » : « لا أرى غير جواب واحد عن هذا السؤال الذي أسأل نفسي به أيضاً . وهو أن استقلالنا الفكري لم يكن في غير الظواهر بالحقيقة . وأننا لسنا من أحرار الفكر في بعض الموضوعات كما نريد »<sup>(٥)</sup> .

وقال : « والحق أن القرون الوسطى لم تعرف كتب العالم اليوناني القديم إلا من ترجمتها إلى لغة أتباع محمد . وبفضل هذه الترجمة اطلعنا على محتويات كتب اليونان التي ضاع أصلها ... فعلى العالم أن يعترف للعرب بجميل صنعهم في إنقاذ تلك الكنوز الثمينة اعتراضاً أبداً . قال مسيو ليبري : لو لم يظهر العرب على مسرح التاريخ لتأخرت نهضة أوربة في الآداب عدة قرون »<sup>(٦)</sup> .

ومع هذا ...

فنحن لا نريد التهجم على أحد . أو مشaque أحد . أو توجيه السهام لأحد . حتى المستشرقين المبشرين أصحاب الهوى . لأنهم لن يشعروا بهذا كله إن حصل . ولكن الذي نريده تفنيده هذه الشبه والمطاعن دون عويل . وإظهار الحقيقة دون

---

(٥) حضارة العرب . ص ٥٧٧ .

(٦) حضارة العرب . ص ٥٦٨ .

تهويل . لنصف العلم والبحث العلمي أولاً . وندافع عن تراثنا ثانياً . وحتى لا ينحرف شبابنا الناشئ مع هذا التيار من الاتهامات الباطلة التي يطلقها مثل هؤلاء المستشرقين . والتي تؤدي إلى إلقاء ستار كالح سود على أعين شبابنا الذين لا يعرفون حقيقة دينهم . فيتبينون مثل هذه الآراء دون دراسة أو تحيص ... وهذا :

سنعمد إلى عقد محكمة ، وفي كل جلسة سينادى على الإسلام . ليثبت أنه فوق الاتهام . مع أن « النائب العام » سيوجه إليه تهمة . والنائب العام في كل جلسة سيكون مستشرقاً . سند ذكر اسمه واسم الكتاب الذي ذكر فيه شبهته . أو افتراه . أو شهادته . منصفة أو متحيز . فيأمر « القاضي » الإسلام بالدفاع عن نفسه . ونحن نعني بالقاضي : العقل والفكر ، العقل الوعي المدرك . والتفكير الناضج الموضوعي الذي رمى التحيز وأقبل .

سيقف الإسلام بعد أمر القاضي ودون أن يكلف محامياً للدفاع لوضوح الرؤيا . ويقينه من نفسه . فيرفع ويتلوي محضر دفاعه مبرمجاً أداته . ذاكراً مراجعها بوضوح ليسهل على من يحضر الجلسة . أن يرجع إليها . وتوخى الإسلام المراجع المتوفرة في الأسواق حالياً . مع ذكر « شواهد » من تاريخنا وتاريخهم . وأرائنا وأرائهم .

ثم نختم الجلسة بأمر من القاضي دون أن يعلن النتيجة ، أبراءة كانت أم إدانة . لأن كل قارئ يحمل عقلاً وفكراً مختلفاً عن عقل الآخر وفكرة . فتوكحيت أن أدع الحكم بالبراءة أو إيقاء الإدانة للقارئ نفسه - لك أنت يا من تمسك هذا الكتاب بين يديك - فدون هذه البراءة أو الإدانة لا على الورق . بل في عقلك وفكرك الذي تحمله . ولم أسجل نتيجة المحاكمة في كل جلسة كي لا أفرض عليك - أنها القارئ - رأيي الذي توصلت إليه وهو : أن الإسلام بريء من تهم المستشرقين لا شائبة

تخلله . كامل لا نقص فيه ... ولكنني أريده أن تتمس تلك البراءة  
بموضوعية ...

وفي ختام هذه المقدمة :

نوجّه إلى أولئك الذين أخذوا بآراء هؤلاء المستشرين - عن تحيز لكل ما هو  
مستورد - أو عن سماع دون بحث . إننا ندعوهم إلى قراءة هذا الكتاب بتعن . فإن  
وجدوا فيه ضالتهم فيها ونعمت ... وإن بقي في أنفسهم مكابرة وعنت أو عدم  
قناعة . ف المجال الرد والنقاش مفتوح للجميع بهدوء واتزان وفكر علمي مجرد من  
الهوى والتحيز والتعصب . بعيدين عن التهويل والضجيج المفتعلين . اللذين  
لا يوصلان إلى نتيجة أو هدف .

وملاحظة نعرضها : إننا نناقش الإسلام فكراً ومبادئ . لمناقشته شخصيات  
تبنته ثم أخطأت أو أساءت إليه ! ... فما أجمل النقاش الهدف الذي يتجمّل بوضوح  
الرؤيا ...

﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرًا لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ، أُولَئِكَى السَّيْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ﴾ [ق : ٣٧]

شوقي أبو غلييل

والله من وراء القصد ..

دمشق - ١٧ - ربيع الأول ١٢٩١ هـ

١٢ أيار «مايو» ١٩٧١ م

ص . ب ٦٢٤  
دمشق - سوريا



## الجلسة الأولى :

# مصدِّرُ القرآن

\* « أَمْ يَشْوِلُونَ افْتَرَاهُ ، قُلْ فَأَثْوِا  
بِسُورَةٍ مِثْلِهِ وَادْعُوا مِنْ اسْتَطْعَتُمْ مِنْ  
دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ». .

[ يونس : ٢٨ ]

أمر القاضي الحاجب أن ينادي « الإسلام » .

الحاجب : « الإسلام » .

يدخل الإسلام ، فيقف النائب العام ويوجه ادعاءه إلى المتهم الذي وقف وهو  
بشوقٍ يرد التهمة التي ستوجه إليه في الجلسة الأولى .

**النائب العام : القرآن من عند محمد<sup>(١)</sup> ، من تأليفه ، وأنت تدعى أنه من عند**

---

(١) ورد في كتاب :

The Readers Companion To World Literature, By: Hornstein, Persy, Brown: P. 298

«Mohammed or Muhammed religious Leader and Author of the Koran».

والترجمة هي : « محمد زعيم ديني ومؤلف للقرآن » .

- ويشارك في هذه الشبهة كثيرون مثل : يوليوب فلهمازن في كتابه تاريخ الدولة العربية ،  
ص : ٨ طبعة : مشروع الألف كتاب ، بإشراف إدارة الثقافة العامة بمصر . والدكتور بروز أستاذ  
الفقه الإنجيلي في جامعة بيل . ودرمنجم ...

- حتى د . لوبيون وقع في هذا الخطأ صفحة ١١١ في « حضارة العرب » حيث ورد : « تأليف  
القرآن » .

الله . فكيف تثبت عقلاً ، وبموضوعية ، ودون الاستناد إلى نصوص دينية أنه من عند الله وليس من عند محمد ؟

**القاضي : - يخاطب الإسلام - هل عندك من جواب ؟**

الإسلام : أليها القاضي ، كتاب موجود ، نريد أن نبحث معاً عن مصدره بمثل ما أراد النائب العام ، بالعقل والموضوعية ، ويمكنني أن أضع لمصدره ثلاثة احتلالات لا رابع لها إطلاقاً فهو إما :

١ - من تأليف محمد كما يدعى النائب العام .

٢ - وإنما من تأليف العرب .

٣ - وإنما من مصدر آخر (س) مجهول سنبحث عنه معاً .

ولنر هذه الاحتمالات الثلاثة واحداً تلو الآخر .

١ - من تأليف محمد : يمكنني أن أفتد هذا الاحتمال بما يلي :

١ - إن أسلوب القرآن يخالف مخالفة تامة أسلوب كلام محمد ، فلو رجعنا إلى كتب الأحاديث التي جمعت أقوال محمد ، وقارناها بالقرآن ، لرأينا الفرق الواضح والتغاير الظاهر في كل شيء ، في أسلوب التعبير ، وفي الموضوعات ، ف الحديث محمد تتجلى فيه لغة المحادثة والتفهم والتعليم والخطابة في صورها ومعناها المألوف لدى العرب كافة ، بخلاف أسلوب القرآن الذي لا يعرف له شبيه في أساليب العرب

٢ - يستشعر القارئ في فطرته عند قراءة كتب الأحاديث شخصية بشرية وذاتية تعترضها الخشية والمهابة والضعف أمام الله ، بخلاف القرآن الذي يتراءى للقارئ من خلال آياته ذاتية جبارية عادلة حكيمية خالقة بارئة مصورة ، رحيم لا تضعف حق في مواطن الرحمة . فلو كان القرآن من

كلام محمد لكان أسلوبه وأسلوب الأحاديث سواء . ومن المسلم به لدى أهل البصر الأدبي والباع الطويل في اللغة . أنه من المتعذر على الشخص الواحد أن يكون له في بيانه أسلوبان مختلفان أحدهما عن الآخر اختلافاً جذرياً .

٣ - محمد عليه أمي<sup>(٢)</sup> ما درس ولا تعلم ولا تتمذ ، فهل يعقل أنه أتى بهذا الإعجاز التشريعي التكامل دون أي تناقض ، فأقر بعظمته هذا التشريع القريب والبعيد ، المسلم وغير المسلم حتى أصبح مصدراً من مصادر التشريع في أوروبا ، فكيف يستطيع هذا الأمي - وهل يتأنى له - أن يكون هذا القرآن بإعجازه اللغوي الفريد الغريب . وإعجازه التشريعي التكامل اجتماعياً واقتصادياً ودينياً وسياسياً ... هل يمكن لهذا الكتاب أن يكون من عنده ؟ ! .

٤ - إن نظرة القرآن الكاملة الشاملة المتناسقة للكون والحياة والفكر والمعاملات والمحروب والزواج والعبادات والاقتصاد ... لو كانت من صنع محمد ، لما كان محمد نمراً . إن هذه التنظيمات وهذه التشريعات والأراء تعجز عن القيام بها لجان كثيرة لها ثقافات عالمية وتخصص عميق منها أتيح لها من المراجع والدراسات والوقت . فرجل أياً كانت عبريته ، وأياً كانت ثقافته ، ليعجز عن أن يأتي بتنظيم في مسألة واحدة من هذه المسائل ، فما بالك بكلها مع تنوعها وتلون اتجاهاتها ؟ وهل يتمنى لأمي أن يأتي بهذه النظرة الشاملة في الكون والحياة والفكر ... ؟ ...

٥ - لماذا يُؤلف محمد القرآن ثم ينسبه إلى غيره ؟ فالعظمة تكون أقوى وأوضحت

(٢) هـ وما كنْتَ تَتَّلَوْ مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلَا تَخْطُطْ بِيَمِينِكَ إِذَا لَازَابَ الْمُطَلِّبُونَ هـ ، العنكبوت :

. ٤٨ .

وأمّة النبي عليه ثابتة ، ولقد بحثناها مفصلة في كتابنا : « آراء بدمها الإسلام » ، تحت عنوان : « فَامْنُوا بِاللّٰهِ وَرَسُولِهِ النّٰبِيُّ الْأَمِيُّ » ص ٩١ ، الطبعة الثالثة .

وأسى فيها لوجاء بعمل يعجز عنه العالم كله ، ولكن بهذا العمل فوق طاقة البشرية فيُرفع إلى مرتبة أسمى من مرتبة البشر ، فأي مصلحة أو غاية لحمد في أن يؤلف القرآن - وهو عمل جبار معجز - وينسبه لغيره ؟ .

٦ - في القرآن أخبار الأولين بما يغاير أخبارهم في الكتب المتدولة أيام محمد ، وفيه إعجاز علمي في الكون والحياة والطب والرياضيات<sup>(٣)</sup> ... وذلك بالعشرات بل والمائات ، فهل يعقل أن هذا الأمي قد وضعها ؟ وكيف عرف الأمي أن الأرض كروية بشكل بيضوي<sup>(٤)</sup> ؟ وكيف عرف الأمي نظرية انتشار الكون<sup>(٥)</sup> ؟ وكيف عرف الأمي أن عناصر المادة في الكون واحدة<sup>(٦)</sup> ؟ وكيف عرف الأمي أن كثافة الهواء في الأجواء تقل إلى درجة أن الإنسان يضيق صدره فيها<sup>(٧)</sup> ؟ وكيف أن الشمس والقمر يسبحان في هذا الفضاء<sup>(٨)</sup> ؟ وغير ذلك عشرات وعشرات<sup>(٩)</sup> ...

**كيف عرف الأمي هذه الحقائق العلمية وهي التي عرفت اليوم في الخبر  
المحدثة والأقوال الصناعية ؟ .**

(٢) قال تعالى : ﴿وَلَبِثُوا فِي كَهْفِهِمْ ثَلَاثَ مائَةٍ سِنِينَ وَأَزْدَادُوا تِسْعًا﴾ ، الكهف : ٢٥ . فثلاثمائة سنة من سنى الميلاد ، تساوى بالقائم والكمال والحساب الدقيق ثلاثمائة وتسع سنين من السنين المجرية ، فالزيادة (تسعاً) جاءت من التقويم المجري . فكيف عرف محمد الأمي حساب ذلك ؟ .. أجب نفسك ! .

(٤) ﴿وَالأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَخَاهَا﴾ ، النازعات : ٣٠ .

(٥) ﴿وَالسَّمَاءَ بَثَثْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ﴾ ، الذاريات : ٤٧ .

(٦) ﴿أَوْ لَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَتْقًا فَفَتَّنَاهُمْ﴾ ، الأنبياء : ٣٠ .

(٧) ﴿يَجْعَلُ صَدْرَةً ضَيْقًا حَرَجًا كَانَهَا يَصْعَدُ فِي السَّمَاءِ﴾ ، الأنعام : ١٢٥ .

(٨) ﴿وَسَخَرَ الشُّرُّسَ وَالْقَرْنَرَ كُلُّ يَجْرِي لِأَجْلِ مَسْئَى﴾ ، الرعد : ٢ .

(٩) راجع كتابنا «الإنسان بين العلم والدين» تلمس الموضع الكثيرة التي ورد فيها إعجاز علمي اكتشفه العلم في القرن العشرين .

٧ - في القرآن عتب ولوم لمحمد في مواضع عديدة مثل :

سورة كاملة عنوانها « عَبْسَ » من آياتها : ﴿ عَبْسَ وَتَوْلَى ، أَنْ جَاءَهُ الْأَعْمَى ، وَمَا يُدْرِيكَ لَعْلَةً يَزْكُرِي ، أُو يَذْكُرْ فَتَنَفَّعَةً الدُّكْرِي ، أَمَّا مِنْ اسْتَغْنَى ، فَأَنْتَ لَهُ تَصَدِّي ، وَمَا عَلَيْكَ أَلَا يَزْكُرِي ، وَأَمَّا مِنْ جَاءَكَ يَسْعَى ، وَهُوَ يَخْشَى ، فَأَنْتَ عَنْهُ تَلَهُ ... ﴾ [ عَبْسٌ : ١٠ - ١ ] .

﴿ عَفَا اللَّهُ عَنْكَ لِمَ أَذْنَتَ لَهُمْ ... ﴾ [ التوبَةُ : ٤٣ ] .

﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِيٍّ أَنْ يَغْلِبَ ... ﴾ [ آل عمرَانَ : ١٦١ ] .

﴿ مَا كَانَ لِنَبِيٍّ أَنْ يَكُونَ لَهُ أُشْرِى حَتَّى يُشْخِنَ فِي الْأَرْضِ ، تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ الْآخِرَةَ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [ الأنفالَ : ٦٧ ] .

﴿ مَا كَانَ لِنَبِيٍّ وَالذِّينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولَئِكُمْ قُرْبَى ﴾ [ التوبَةُ : ١١٣ ] .

﴿ لَوْلَا كِتَابٌ مِنَ اللَّهِ سَبَقَ ، لَمْسَكُمْ فِيهَا أَخْذَتُمْ عَذَابَ عَظِيمٍ ﴾ [ الأنفالَ : ٦٨ ] .

﴿ وَلَا تَقُولَنَّ لِشَيْءٍ إِنِّي فَاعِلٌ ذَلِكَ غَدًا ، إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ ، وَإِذْكُرْ رَبَّكَ إِذَا نَسِيْتَ ، وَقُلْ عَسَى أَنْ يَهْدِيَنِي رَبِّي لَا قَرَبَ مِنْ هَذَا رَشَدًا ﴾ [ الكَهْفَ : ٢٣ - ٢٤ ] .

﴿ وَتَخْشَى النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُّ أَنْ تَخْشَاهُ ﴾ [ الأَحْزَابَ : ٣٧ ] .

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تَحْرِمُ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَاجِكَ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [ التَّحْرِيمَ : ١ ] .

هذا العتب وغيره كثير ، فهل يعقل أن يؤلف محمد الكتاب ثم يوجه العتب

إلى نفسه ؟ وحوادث عديدة قام بها محمد آنئاً مع أصحابه ثم تبدل في نص القرآن فلم يجد في نفسه غضاضة ، فلو كان القرآن من عنده لما قام بها ودُوَّنها ، لغيرها وعمل الأنسب دون تسجيل للحادثة .

٨ - دليل آخر : كانت تنزل بمحمد نوازل وأحداث من شأنها أن تحفذه إلى القول ، وكانت حاجته القصوى تلح عليه بحيث لو كان الأمر إليه لوجده مقالاً ومجالاً ، ولكن كانت تمضي الليالي والأيام تتبعها الليالي والأيام ولا يجد في شأنها قرآنًا يقرؤه على الناس<sup>(١٠)</sup> .

أيها القاضي :

« هب أن محمدًا عليه استوحى أصول دينه العظيم من الأرض لا من السماء فإذا يستتبعه هذا الغرض مما يصادم العقل والواقع ؟

النتيجة الغريبة هي أن قرآنًا بشريًا استطاع أن يقوم بدعاوة لتوحيد الله في أسلوب من القول والتوجيه لم تستطعه كتب السماء نفسها ، أفهمها منطق<sup>(١١)</sup> ؟ ! ». .

- أيها القاضي - ألا يرفض العقل السليم ، والفكر الموضوعي ، أن القرآن من عند محمد ؟

☆ ☆ ☆

٩ - الاحتمال الثاني أن القرآن :

من عند العرب : فطر العرب على حب البلاغة والأدب والشعر والخطابة ، فأقاموا له مواسم سنوية ، وكذلك الغزو فهو بحاجة إلى روح معنوية دافعة لأنه

(١٠) مقارنة الأديان : ج ٢ ص ٥٠ .

(١١) الدعوة الإسلامية : دعوة عالمية . لحمد الراوي ط : دار العربية . ص : ١٦٨ / ١٦٩ .

محتاج إلى شعراً وخطباءً وبلغاءً<sup>(١٢)</sup> يرفعون من شأن قبيلتهم ، ويحطون من قيمة قبيلة عدوهم .

ومن ناحية ثانية فإن إعجاز الرسل كان إعجازاً آنياً ، ينقضي ل حينه . فرؤيه معجزة خارقة للعادة ولقوانين الكون يستفيد منها من رأها عند حدوثها ، والحكمة بالغة جاءت معجزات موسى في السحر ، لأن زمانه زمن ذاع فيه السحر وانتشر ، فبذلهم موسى في مضمار عملهم . وحكمة بالغة أن عيسى جاءت معجزاته في الطب ، لأن زمنه ذاع فيه الطب وانتشر ، فبذلهم في ميدان عملهم ، ومضارب سباقهم .

والقرآن : جاء إعجازه لقوم يباهون بالفصاحة والبلاغة والأدب والشعر والخطابة فبذلهم وسباقهم في مضمار تنافسهم . فكيف يكون القرآن من عند العرب والتحدي قائم باقي لهم في أن يقلدوا سورة منه ؟ فجاء إعجازه خالداً خلود الزمن . ولو استطاع العرب صنع قرآن لفعلوا ، كي يحافظوا على عبادة الأصنام التي سفهها قرآن محمد ، فالقرآن ليس من عند العرب قطعاً لأنهم دهشوا بأسلوبه وبلاغته وتشريعيه فرضخت عقولهم له ، ودخلوا في دين الله لعجزهم عن تقليده .

- لو كان القرآن من عند العرب لاستجابوا للتحدي القائم : ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شَهَدَاءَ كُمْ مِّنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ، فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا - وَلَنْ تَفْعَلُوا - فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُوَّدَهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتُ لِلْكَافِرِينَ ﴾ [ البقرة : ٢٣ - ٢٤ ] .

﴿ قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الْأَنْسَ والْجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرَاً ﴾ [ الإسراء : ٨٨ ] .

(١٢) كم من جواب كان سبباً لغفو لبلاغته واستحسانه .

﴿أُمٌّ يَقُولُونَ تَقَوْلَةً ، بَلْ لَا يَؤْمِنُونَ ، فَلَيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ إِنْ كَانُوا صَادِقِينَ﴾ [الطور : ٣٣ - ٣٤] .

يقول الرافعي : « فمن ثم لم يقم للعرب قائمة بعد أن أعجزهم القرآن من جهة الفصاحة التي هي أكبر أمرهم ومن جهة الكلام الذي هو سيد عملهم »<sup>(١٢)</sup> وقال : « وحكمة هذا التحدي وذكره في القرآن إنما هي أن يشهد التاريخ في كل عصر بعجز العرب عنه وهم الخطيباء اللد<sup>(١٤)</sup> والفصحاء اللسن ... حتى لا يجيء بعد ذلك فيما يجيء من الزمن مولد<sup>(١٥)</sup> أو أعمامي كاذب أو منافق أو ذو غفلة فيزعم أن العرب كانوا قادرين على مثله وأنه غير معجز »<sup>(١٦)</sup> .

لن يكون القرآن من عند العرب لإعجازه وتحديه لهم . لإعجازه في أسلوبه الذي يقول عنه طه حسين : إن القرآن ليس نثراً كما أنه ليس بشعر إنما هو قرآن ولا يمكن أن يسمى بغير هذا الاسم . ليس شعرًا وهذا واضح فهو لم يقييد بقيود الشعر ، وليس نثراً لأنه مقيد بقيود خاصة به لا توجد في غيره وهي هذه القيود التي يتصل بعضها بأواخر الآيات وبعضها بتلك النغمة الموسيقية الخاصة<sup>(١٧)</sup> .

إن خروج القرآن عن أساليب العرب دليل على إعجازه وعلى أنه ليس من كلام الناس ولا من كلام محمد ولو لا هذا الأسلوب ما فهم العرب لأنهم رأوا جنساً من الكلام غير ماتؤديه طباعهم . ولما حاول بعضهم معارضته « كمسيلة » الذي

(١٢) إعجاز القرآن للرافعي ص ٢١٨ ط ٢ .

(١٤) اللد : الخصم الشديد . مختار الصحاح : ٥٩٥ .

(١٥) مولد : عربي غير محض . مختار الصحاح : ٧٣٥ .

(١٦) إعجاز القرآن للرافعي ص ٢٢ ط ٢ .

(١٧) من كتاب حديث الشعر والنثر ص ٢٥ . « طبع دار المعارف بصر » .

أخذ يقلده فجاء بشيء لا يشبهه ولا يشبه كلام نفسه فأخطأ الفصاحة من كل جهاتها<sup>(١٨)</sup>.

ويمكن أن أنهى هذا البند بأن التحدي قائم والإعجاز ظاهر . وليس القرآن من عند العرب .

☆ ☆ ☆

٣ - الاحتمال الثالث والأخير أن يكون من مصدر آخر ( س ) : إذا عجز العرب عن التحدي وهم أصحاب اللغة ، فهل يعقل أن يكون من صنع بشر غيرهم ؟ من باب أولى أنه ليس من صنع الفرس أو الروم أو الأحباش .

ليس من عند العرب وليس من عند الأقوام المجاورة الأخرى بالضرورة . فمن أين هو إذن ؟ هل هو من عند بشر وقد عجز أ Fletcher العرب - وهو بلسانهم - عن تقليده ؟ قطعاً أنه فوق مقدور البشر . فوق طاقتهم ، فمن أين جاء إذن ؟ لنضعك إليها القاضي - وأنت الفكر والعقل - حكماً .

وجوه الإعجاز فيه كثيرة : فصاحة في كل المواضيع والموضع ، بلاغة غريبة ، سلامة من التناقض والخطأ ، غزارة في المعاني ، آنباء ومعجزات غيبية ، تشريع متكملاً متناسقاً ... بعد هذا كله من أين يمكن أن يكون ؟؟



---

(١٨) روح الدين الإسلامي ( عفيف طبارة ) ص ٢٤ ط ٦ .

## ( الجلسة الثانية )

# القرآن والكتاب

﴿ وَمَا هُوَ بِقُولٍ شَاعِرٌ قَلِيلًا  
مَا تَؤْمِنُونَ ، وَلَا يَقُولُ كَاهِنٌ قَلِيلًا  
مَا تَذَكَّرُونَ ﴾ . [ المائة : ٤١ - ٤٢ ]

حضر الإسلام ودخل القاعة . مرفوع الرأس . واثق الخطى . وابتدأت الجلسة الثانية ووقف النائب العام<sup>(١)</sup> ليقول : الإسلام والقرآن وما فيه من تأليف الراهن بغيرى . أعطاه محمد أثناء وجوده في بلاد الشام : « إن محمدًا سافر مع عمه إلى بلاد الشام مرة ، وتعرف في بصرى براهب نسطوري في دير نصرياني وتلقى منه علم التوراة »<sup>(٢)</sup> .

القاضي : مادفاعك أيهما الإسلام ؟

الإسلام : سيادة القاضي

---

(١) صاحب الشبهة هو « نورمان دنيال » عيد كلية الملكة بجامعة أكسفورد في كتابه : ( الإسلام والغرب من سنة ١١٠٠ - ١٢٥٠ ميلادية ) .

(٢) حضارة العرب ص ١٠٢ .

- وفي تاريخ العرب العام لـ « ل . ا . سيديو » الطبعة الثانية ١٩٦٩ ( عيسى البابي الحلبي وشراكاه ) ورد : « ومحن حين نقدر القرآن . نقول إن محمدًا لم يبتعد في تأليفه أن يمنح البشرية أدباءً أفضل مما في الإنجيل ... » . وقال : « أَلَّهُمَّ مَحَدَّ المبادئ اليهودية والنصرانية فاقْعُمْ دِيَّاً بَعِيدًا عنَّ الْخَوَارِقِ ... » . وقال : « فبلغ - محمد - بصرى ، فاجتمع فيها بغيرى الذي كان اسمه لدى النصارى ، جرجيس أو سرجيس ، فتال حظوةً عنده » . ص ٥٨ .

لي ملاحظة بسيطة صغيرة أوردها في دفاعي ضد هذه الشبهة .

إن اسم الكاهن الذي زعموا أنه كان يملي أو يعطي قصص القرآن للنبي ﷺ ، كان مختلفاً دائماً باختلاف مرجع ومصدر هذه الشبهة أو الإشاعة المفترة ، فإن كان المرجع مسيحياً فالراهب هو سرجيوس أو « بحيري » وفي مرات أخرى هو « ورقة بن نوفل » .

وإذا كان المرجع يهودياً فصاحب القرآن « حاخام » إسرائيلي محظوظ الاسم - ولاندري لماذا ! - كما جاء في رواية ( بيدرودي الفونسو ) الذي ينتهي في أصله ونسبه إلىبني إسرائيل<sup>(٢)</sup> .

يأيها القاضي لنتفكّر في هذه النقاط الثانية :

١ - روایات عدّة : أو اختلاف الروایات يدل على أن الشبهة والتهمة لم يتفق عليها ولم تكن مُحكمة . فرة بحيري ، وتارة ورقة ، وكرة حاخام بيدرودي الفونسو ... أليس هذا كافياً لرد التهمة ؟

٢ - إن عمر محمد ﷺ كان تسع سنوات<sup>(٤)</sup> فقط عندما ذهب مع عمه أبي طالب إلى الشام ، فهل يعقل أن يعي ويستوعب هذا الطفل الأمي ما ي عليه له بحيري ؟

ولما عاد ثانية مع ميسرة خادم خديجة في تجارة لها كاز عمره خمساً وعشرين

(٢) ما يقال عن الإسلام ص ٢٦٩ .

(٤) الكامل في التاريـخ : ج ١ ص ٢٣ ، والطبرـي : ج ٢ ص ٢٧٨ ، الروضـ الأنـف : ج ١ ص ٢٠٦ ، عـيونـ الأـتـرـ : ج ١ ص ٤٠ ، وـفيـ الـوـفـاـ بـأـحـوالـ المصـطـفىـ لـابـنـ الجـوزـيـ ج ١ ص ١٣١ : « لـا خـرـجـ أـبـوـ طـالـبـ إـلـىـ الشـامـ حـرـجـ مـعـ رـسـوـلـ اللـهـ يـكـثـرـ فـيـ الـرـوـاـتـ الـأـوـلـيـ وـهـوـ اـبـنـ اـثـنـيـ عـشـرـةـ سـنـةـ » .

سنة<sup>(٥)</sup> ، لم يتكلّم ميسرة إلا بما رأى من عنایة الله بمحمد ، ولم يجتمع محمد في هذه التجارة مع أي كاهن أو راهب ، فلماذا تغافل عن معجزات الله لنبيه عليه صلوات الله و هو في تجارتة خديجة ؟ ولماذا - نظن - أنه أخذ تشریعاً في هذه الرحلة ؟ .

ويحضرني تساؤل : محمد وهو في التاسعة لان قبل عقلاً أنه يستوعب قرآنًا . خاصة وأنه أمري ، ولكن من المحتل وهو في الخامسة والعشرين أنه وعلى هذا التشريع ، والرد العقلي الموضوعي يكون : إن محمدًا عندما كان في التاسعة كان أمري ، وهو في الخامسة والعشرين أمري أيضًا ، ثم كيف رتب هذه التجارة مع خديجة بنت خويلد . ولم تكن زوجته بعد ؟ - وهل كان من الممكن أن يخرج إلى بلاد الشام خلسة لو لم تكلفه خديجة بتجارتها ليأخذ من بحيرى القرآن ؟

وماهي الصلة السابقة بين محمد وببحيرى ؟ ولماذا انتقى ببحيرى محمدًا بالذات وأعطاه هذا التشريع ، ولم يعطه لابنه أو قريبه أو يدعيه لنفسه ؟

لماذا يعطي المجد والخلود والشهرة والقوة والنصر وخير البشرية وإنقاذهما إلى هذا العربي اليتيم ولم يدعه لنفسه ؟ أليس هو - أقصد الراهب بحيرى - أولى بذلك من يتيم أبي طالب ؟؟؟

٣ - إن النبي عليه صلوات الله لم يبق - في رحلته الأولى - إلا وقتاً قصيراً مع بحيرى بوجود أناس كثر ، فعامل الزمن يجب التنبه له ، فهل يكفي لهذا الأسى الصغير يوم أو يومان أو ثلاثة كي يعي القرآن كله جملة وتفصيلاً ؟ .

ولو أنه أخذ شيئاً من بحيرى لقالت قريش لمحمد لما ادعى النبوة : إن بحيرى

---

(٥) الروض الأنف : ج ١ ص ٢١٢ ، عيون الأثر : ج ١ ص ٤٧ ، البداية والنهاية : ج ٢ ص ٢٩٥ .

أعطاك هذا ، ولكن ذلك ورقة راجحة بيد قريش<sup>(٧)</sup> ، لأنه لن يستطيع إنكار مأخذ بوجود قومه ، وهذا ماله تقله قريش في حرها الإعلامية ضد النبي وضد القرآن ، وهي التي أشاعت ما أشاعت ، وعملت ماعملت للوقوف في وجه النبي والقرآن !!

٤ - رفضنا عقلاً وببرنا بموضوعية أن القرآن لن يكون من عند بشر مطلقاً ، فبحيرى بشر ، وورقة بن نوفل بشر ، وحاخام الفونسو بشر ... كلهم بشر فلن يكون من عندهم ، ولو بقي محمد عندهم آلاف السنين لما أتوا به مثله ولما أعطوه وبالتالي هذا التشريع المعجز .

٥ - لم يعاصر بحيرى أو ورقة ... التسلسل الزمني للحوادث الواردة في القرآن الكريم ، فأين بحيرى أو ورقة أو ... من سؤال يسأله رسول الله فنرى الإجابة قد وجدت في حينها وجاء القرآن يشرحها ويحدد موقفه منها ، وهذا يدحض دحضاً قاطعاً كون القرآن من عند هؤلاء فلو كان جزء منه من عندهم ، وكانت الحوادث التي جرت بعدم وتكلمه بها النبي من عنده لها أسلوب يغاير أسلوبهم ، أي لكان في القرآن أسلوبان متغايران وهذا مالازراه في القرآن قطعاً .

ومهما كان بحيرى أو غيره : كبير عقل ، وصاحب نظر ثاقب ، وعقبرياً فذا رهطاً ، فلن يعرف أو يعرف غيره حوادث جرت بعد وفاته بعشرات السنين ! ..

٦ - في القرآن الكريم آيات لا تتوافق عقيدة المسيحية فكيف يكتبها بحيرى أو ورقة ؟ وأيات توضح نفسية اليهود الخبيثة فكيف يكتبها « حاخام » ؟ .

---

(٦) ولقال ذلك هرقل وملك غستان أيضاً عندما دعاهم النبي عليه السلام إلى الإسلام ديناً ساوياً موحاً به من الله إليه .

## آيات لا تتوافق المسيحية :

١ - ﴿ وَقُولِهم إِنَّا قَتَلْنَا الْمَسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللَّهِ ، وَمَا قَاتَلُوهُ وَمَا صَبَبُوهُ وَلَكِنْ شَبَّهُ لَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِيهِ لَفِي شَكٍّ مِنْهُ مَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلَّا اتِّبَاعُ الظَّنِّ وَمَا قَاتَلُوهُ يَقِينًا ﴾ [ النساء : ١٥٧ ] .

٢ - ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابَ لَا تَعْلُو فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقُّ ، إِنَّمَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ فَأَمْتَنَّا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَلَا تَقُولُوا ثَلَاثَةٌ ، انْتَهُوا خَيْرًا لَكُمْ إِنَّمَا اللَّهُ إِلَهٌ وَاحِدٌ سُبْحَانَهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَدًا مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا ﴾ [ النساء : ١٧١ ] .

٣ - ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ وَقَالَ الْمَسِيحُ يَا أَبِي إِسْرَائِيلَ اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَا أُوْفَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ ﴾ [ المائدة : ٧٢ ] .

٤ - ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَأْعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَنْتَ قَاتَلَ لِلنَّاسِ اتْخِذْنُو وَأَمِّي إِلَهِنِ مِنْ دُونِ اللَّهِ ؟ قَالَ : سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ ، إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ ، تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَامُ الْغَيْبِ ﴾ [ المائدة : ١١٦ ] .

٥ - ﴿ وَإِذْ قَالَ يَعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ يَا أَبِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ مُّصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّراً بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمَهُ أَحْمَدٌ فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سُحْرٌ مُّبِينٌ ﴾ [ الصاف : ٦ ] .

فَأَيْنَ التَّوْحِيدُ لِلَّهِ الْمُطْلُقُ فِي الْعِقِيدَةِ الإِسْلَامِيَّةِ مِنَ التَّثْلِيثِ فِي عِقِيدةِ

بَحِيرِي ؟ !

وآيات تندّد باليهود ونفيتهم :

١ - ﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ وَإِنَّ فِرِيقاً مِّنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [ البقرة : ١٤٦ ] .

٢ - ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودَ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ ، غَلَّتْ أَيْدِيهِمْ وَلَعِنُوا بِمَا قَالُوا ... ﴾ [ المائدة : ٦٤ ] .

٣ - ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ حَمَّلُوا التَّسْوِيرَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَاراً ، بِئْسَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللَّهِ ، وَاللَّهُ لَا يَهُدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ [ الجمعة : ٥ ] .

٤ - ﴿ ... قَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ النَّذِي هُوَ أَدْنَى بِالذِي هُوَ خَيْرٌ ؟ اهْبِطُوا مِصَارِفَإِنَّكُمْ مَاتَّسِلُّتُمْ ، وَضَرَبَتُ عَلَيْهِمُ الذُّلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَأْوَا بِغَضَبٍ مِّنَ اللَّهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ ، وَيَقْتَلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ، ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾ [ البقرة : ٦١ ] .

٥ - ﴿ وَإِذَا جَاءُوكُمْ قَالُوا آمَنَّا وَقَدْ دَخَلُوا بِالْكُفْرِ وَهُمْ قَدْ خَرَجُوا بِهِ ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا كَانُوا يَكْتُمُونَ . وَتَرَى كَثِيرًا مِّنْهُمْ يَسْأَرِعُونَ فِي الإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَأَكْلِهِمُ السُّحْنَ لَيُئْسِنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ <sup>(٧)</sup> [ المائدة : ٦١ - ٦٢ ] .

٧ - هل الراهن بحيري كاذب ؟ أو ورقة كاذب ؟ كيف نرضى بعالم دين ، عكف واعتكف في صومعته وديره للعبادة ومعرفة الله عقلًا وروحًا أن يكذب ؟ والكذب تقىصة لانقبل بها لإنسان عادي ، فكيف لناسك متبعك ؟ كيف يقول أحدهم أن القرآن من عند الله نزل على قلب محمد بن عبد الله وهو من عنده ؟

(٧) راجع تفسير الآيتين في أحد التفاسير ، مثلا « التفسير الحديث » لحمد عزوة دروزة ،

ج ١١ ص ١٣٩ .

هل يرضى صاحب الشبهة « نورمان دنيال » أن يكون عالم دينه كاذباً ؟  
وما مصلحته في هذا الافتراء ؟

#### ٨ - وكلمةأخيرة - ياسيادة القاضي -

إن القرآن الذي قالوا عنه إنه من عند بحيرى أو غيره ، صاغوه في ترجماتهم إلى الأوربية بتشويه وتحريف فلم يسمع الأوربي بلاغة وتشريع القرآن ، ترجماتهم مشوهة<sup>(٨)</sup> فلا أمانة تاريخية أدبية في النقل لغرض في نفوس المترجمين ، ترجماتهم ذكرروا فيها قصصاً غرامية ، هذا الراهب : فيدنسزيو Fidenzio يقول بأسلوب القصص الغرامية الأخاذة<sup>(٩)</sup> :

« كان هناك رجل يسمى سيدوس - زيد - له زوجة تسمى زيب<sup>(١٠)</sup> - هكذا - وكانت هذه الزوجة أجمل نساء الأرض في زمانها ، وسمع محمد بمحابها الرائع فشغف بها حباً ، وأراد أن يراها ، فقصد إلى منزلها في غياب زوجها يسأل عنه ، فقالت له الزوجة : ماذا تبغى يا رسول الله ؟ وماذا جاء بك عندنا ؟ إن زوجي قد ذهب إلى عمله . ولم تخف المرأة خبر الزيارة عن زوجها الذي سألهما عند عودته : هل كان رسول الله هنا ؟ فقالت : نعم كان هنا . قال : هل رأى وجهك ؟ قالت : نعم رأه وأطال النظر إليه . فقال الزوج حينئذ : لاعيش لي معك بعد الآن ... ».   
ومضى الراهب « الأمين » في سرد القصة على هذا النط مستشهدًا لها بما ورد عن حديث زيد وزوجته في سورة الأحزاب فتَّم « الأُحدوثة » .

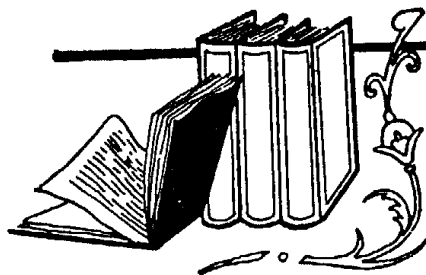
(٨) راجع عدد « الملال » شهر كانون الأول سنة ١٩٧٠ ، لمعرفة الترجمات كلها وذلك في ص ١٠٤ حتى ص ١١٧ .

(٩) ما يقال عن الإسلام ص ٢٥٧ - ٢٥٨ .

(١٠) ترجمة أمينة حق في الأسماء ( زينب ) ترجمتها : « زيب ». والقصة مفصلة في بحث زوجات محمد في هذا الكتاب . فترجع لمعرفة كذب ودليل ( فيدنسزيو ) وأمثاله وأشياعه .

( فمن يكذب ويفترى علينا بثل هذه الإفتاءات التي لانقبلها - أو يقبلها عاقل - على مؤمن عادي من عامة المسلمين ، ينطق بإشاعات منها أن القرآن من عند راهب ) .

فالأدلة الثانية - أيها القاضي الحكيم - كل واحد منها كافٍ لرد شبهة : « نورمان دنيال » عميد كلية الملكة بجامعة أكسفورد .



### ( الجلسة الثالثة )

## تناقض في القرآن

﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ ؟ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجِدُوا فِيهِ اخْتِلَافاً كَثِيرًا ﴾ [ النساء : ٨٢ ]

التهمة اليوم موجهة من ( جولد تسير ) ولوسيان كليموفتش ، اللذين لا يعترفان بالقرآن كتاباً سماوياً ، بل إنه من تأليف محمد ، وهذه الشبهة ردنا عليها وأثبتنا عقلاً أن القرآن لا يمكن أن يكون من عند بشر ولو اجتمعوا له . وما يزعمان أن بالقرآن تناقضاً . فلنستمع للنائب العام :

وقف النائب العام وقال : « ومن العسير أن نستخلص من القرآن نفسه مذهباً عقيدياً موحداً متجانساً وحالياً من المتناقضات ولم يصلنا من المعرف الدينية ، الأكثراهمية وخطراً ، إلا آثار عامة نجد فيها - إذا بحثناها في تفاصيلها - أحياناً تعاليم متناقضة »<sup>(١)</sup> .

... ويقول القرآن : « إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ جَمِيعَ الْحَيَوانَاتِ مِنَ الْمَاءِ ، ثُمَّ يَذَكُرُ بَعْدَ ذَلِكَ فِي سَبْعَ آيَاتٍ مُخْتَلِفَاتٍ أَنَّ اللَّهَ خَلَقَ الْإِنْسَانَ خَلْقًا ، ثُمَّ هُوَ فِي الْوَقْتِ نَفْسِهِ يَنْاقِضُ نَفْسَهُ بِنَفْسِهِ سَبْعَ مَرَاتٍ ، فَيَقُولُ فِي مَرَةٍ : إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنَ التَّرَابِ ، فِي مَرَةٍ ثَانِيَةً مِنْ طِينٍ ، وَفِي مَرَةٍ ثَالِثَةً مِنَ الْفَخَارِ وَرَابِعَةً مِنَ

(١) حولد تسير في بحثه : « نمو العقيدة الإسلامية وتطورها ». والنص عن : « الإسلام بين الإنصاف والجحود » .

الصلصال ، وخامسة من صلصال كالفارخار ، وسادسة من حماً مسنون ، مرة سابعة من الماء ... وهي كلها متناقضات تؤكد أن تأليف القرآن لم يتم في زمن واحد ، ولا على يد مؤلف واحد »<sup>(٢)</sup> .

جلس النائب العام فخوراً بشبنته ، وأمر القاضي الإسلام أن يدافع عن نفسه أمام هذه التهمة الخطيرة ، فوقف وقال :

- أيها القاضي الكريم ، أغرب ما أستغربه أن يكون تفسير ودراسة القرآن الكريم على أيدي أناس مافهموا اللغة العربية التي هي لغة القرآن . وأغرب من ذلك أن يركض شبابنا إلى تفسيرات المستشرقين الذين اتصفوا إما بالجهل وإما بالحقد وإما بالتعصب ، أيهما أجدر - عقلاً - بالتفسير والأخذ عنه : مفسرونا العرب المسلمين الذين عجنتهم اللغة العربية ، وعشقوها وعشقتم ، وتبجروا بها حتى صارت جزءاً من كيانهم ... أم نعتمد على مستشرقين لا يعرفون نطق حرف « الضاد » بعد ؟ أو « الحاء » ، أو « الخاء » ؟ . أصحاب اللغة العربية أجدرون بتفسير لغته ، وإفهام العالم مكونون قرآن العظيم ، أم إنسان آخر بدأ يدس لتعصب في نفسه ، وحقد في قلبه ، وغل في روحه على أمتنا العربية الإسلامية ؟

إن التناقض « موجود » ولكن أين ؟ إنه موجود في عقول المتعصبين ، وفي رؤوسهم ، وفي كلامهم - مكابرة - إن التناقض موجود في كلام جولد تسيهير نفسه عندما وضع تعريفاً للقرآن ، فعرفه بقوله : إنه كتاب الإسلام المقدس « ودستوره الموحى به »<sup>(٣)</sup> . اعترف بأنه لا يمكن أن يكون من عند بشر - لا محمد ولا غيره - فهو فوق طاقتهم ، ولكن غلبت على الرجل نوازع قومه ، وماخذ الموى قال مع هذه المآخذ والنوازع .

(٢) لوسيان كليونتش عن كتاب « المسلمين تحت الحكم الشيعي » للأستاذ محمد سامي عاشور .

(٣) راجع ص ١٠١ من كتاب « الإسلام بين الإنصاف والتجهود » لحمد عبد الغني حسن .

هذه التهمة ليست جديدة - يقولها المستشرقون حديثاً ولم تكن بالأمس - إنها قدية حملها جيل عن جيل ، ألم تقل قريش عن القرآن ، كاذب القرآن : ﴿إِنْ هَذَا إِلَّا إِفْكٌ افْتَرَاهُ وَأَعْانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ آخَرُونَ﴾ [الفرقان : ٤] ، وقالوا : ﴿إِنْ هَذَا إِلَّا سِحْرٌ مُّبِينٌ﴾ [الأనعام : ٢٧] (١٥/٣٧ ، ٤٣/٣٤ ، ٧/١١) .

وتصدى في كل عصر لأمثال المفترين السابقين من رد كابن قتيبة الذي قال :

« وقد اعرض كتاب الله بالطعن ملحدون ، ولغوا فيه وهجروا واتبعوا ﴿مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ﴾ [آل عمران : ٧] . بأفهام كليلة وأبصار عليلة ، ونظر مدخل ، فحرقوا الكلام عن مواضعه ، وعدلوه عن سبله ، ثم قضوا عليه بالتناقض ، والاستحالـة في اللحن ، وفساد النظم والاختلاف ، وأولوا في ذلك بعلل ربما أمالـت الضعفـ الفمر ، والحدثـ الغـر ، واعتـرضـت بالـشـبهـ في القـلـوبـ ، وقدـ حـدـتـ بالـشـكـوكـ في الصـدورـ ، ولوـ كانـ مـاـ خـلـواـ إـلـيـهـ عـلـىـ تـقـدـيرـاهـمـ وـتـأـوـيـلـهـمـ ، لـسـبـقـ إـلـىـ الطـعـنـ بـهـ مـنـ لـمـ يـزـلـ رـسـوـلـ اللهـ ﷺ يـحـتـجـ عـلـيـهـ بـالـقـرـآنـ ، وـيـجـعـلـهـ الـعـلـمـ لـنـبـوـتـهـ ، وـالـدـلـيـلـ عـلـىـ صـدـقـهـ ، وـيـتـحـدـاهـ فـيـ مـوـطـنـ بـعـدـ مـوـطـنـ عـلـىـ أـنـ يـأـتـيـ بـسـوـرـةـ مـنـ مـثـلـهـ ، وـهـمـ الـفـصـحـاءـ وـالـبـلـغـاءـ ، وـالـخـطـبـاءـ وـالـشـعـرـاءـ ، وـالـخـصـوـصـونـ مـنـ بـيـنـ جـمـيعـ الـأـنـامـ بـالـأـلـسـنـةـ الـحـيـادـ ، وـالـلـدـدـ فـيـ الـخـاصـ ، مـعـ الـلـبـ وـالـنـهـيـ وـأـصـالـةـ الرـأـيـ ، وـقـدـ وـصـفـهـ اللهـ بـذـلـكـ فـيـ غـيـرـ مـوـضـعـ مـنـ الـكـتـابـ ، وـكـانـواـ مـرـةـ يـقـولـونـ : هـوـ سـحـرـ ، وـمـرـةـ يـقـولـونـ : هـوـ قـوـلـ الـكـهـنـةـ ، وـمـرـةـ يـقـولـونـ : أـسـاطـيـرـ الـأـوـلـيـنـ ، وـلـمـ يـحـكـ اللهـ تـعـالـىـ عـنـهـمـ ، وـلـاـ بـلـغـنـاـ فـيـ شـيـءـ مـنـ الـرـوـاـيـاتـ أـنـهـمـ جـدـبـوـهـ<sup>(٤)</sup> مـنـ الـجـهـةـ الـتـيـ جـدـبـةـ مـهـاـ الطـاعـنـونـ<sup>(٥)</sup> .

(٤) جـدـبـوـهـ . عـابـوـهـ . مـختارـ الصـحـاحـ ، صـ : ٩٤ .

(٥) « إـلـاسـلـامـ بـيـنـ الـإـنـصـافـ وـالـجـحـودـ » صـ : ٩٦/٩٥ .

ومن هذه التناقضات التي اتهم بها القرآن :

- ١ - ورد في سورة الطور ، ٢٥ : ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَسَاءَلُونَ ﴾ . بينما في سورة المؤمنون ، ١٠١ : ﴿ فَلَا أَنْسَابَ يَتِيمُهُمْ يَؤْمِنُوا وَلَا يَتَسَاءَلُونَ ﴾ . ففي الآية الأولى إثبات للتساؤل ، وفي الثانية نفي له ، وفي ذلك تناقض جلي .
- ٢ - جاء في سورة الحجر ، ٩٢ - ٩٣ : ﴿ فَوَرَبْكَ لَنْسَالْهُمْ أَجْمَعِينَ ، عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ، وجاء في سورة الرحمن ، ٢٩ : ﴿ فَيُؤْمِنُ لَا يُشَالُ عَنْ ذَنْبِهِ إِنْسَ وَلَا جَانٌ ﴾ . فبين الآيتين تناقض واضح .
- ٣ - نقرأ في سورة الأنفال ، ٣٣ : ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ . ونقرأ في سورة الأنفال نفسها ، الآية ٢٤ : ﴿ وَمَا لَهُمْ أَلَا يُعَذِّبُهُمُ اللَّهُ ﴾ ، فالتناقض بين .
- ٤ - ورد في سورة الكهف ، ٤٦ : ﴿ الْمَالُ وَالبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ... ﴾ ثم ورد ما يشوش ويعكس هذا المعنى في سورة التغابن ، ١٤ : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأُولَادِكُمْ عَدُوًا لَكُمْ فَاحذَرُوهُمْ ﴾ ، وفي سورة الأنفال ، ٢٨ : ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأُولَادُكُمْ فِتْنَةٌ ﴾ . فالمعنى في الآيات الثلاث غير مترابط ولا يمكن التوفيق بينها .
- ٥ - ادعاء « لوسيان كليوفتش » عن تناقضات الخلق : مرة من ماء ، ومرة من طين ، ومرة من تراب ، ومرة من صلصال ، ومرة من حماً مسنون ...

☆ ☆ ☆

أيها القاضي الحكيم ... قبل تفنيد هذه « التناقضات » واحدة تلو الأخرى ،  
تحضرني قصة أجعلها مقدمة لدفاعي عن القرآن العظيم :

يُرَوِّى أَن إِبْلِيسَ ظَهَرَ يَوْمًا لِأَهْدِ النَّاسَكَ ، فَبَيْنَ سُؤَالِ وَجْوَابِ بَيْنَهُمَا ، طَرَحَ النَّاسَكَ سُؤَالًا فَقَالَ : يَا إِبْلِيسَ ، أَتَحْفَظُ شَيْئًا مِنَ الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ ؟ .

إِبْلِيسَ : نَعَمْ ، وَكَيْفَ لَا ؟ وَهُوَ كِتَابُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ! .

النَّاسَكَ : مَاذَا تَحْفَظُ مِنْهُ ، أَتَلَّ عَلَيْهِ اسْمَعْنِي ؟ .

إِبْلِيسَ : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْرَبُوا الصَّلَاةَ ﴾<sup>(٦)</sup> [النساء : ٤٣] ، ثُمَّ تَنْفَسَ بِرَهْةٍ وَقَالَ : ﴿ فَوَيْلٌ لِلْمُصْلِّينَ ﴾<sup>(٧)</sup> [الماعون : ٤] ، ثُمَّ سَكَتَ ، وَأَخْذَ يُنْظَرُ لِلنَّاسَكَ .

النَّاسَكَ : وَيْلٌ لَكَ ، أَلَا تَحْفَظُ غَيْرَ هَذَا ، إِنْ لَكُلا الْآيَتَيْنِ تَتَّهَّى لِمَاذَا لَمْ تَذَكِّرْهُمَا ؟

إِبْلِيسَ : لَيْسَ فَرْضًا عَلَيَّ أَنْ أَحْفَظَ الْقُرْآنَ كُلَّهُ ، إِنَّمَا تَلَوْتَ مَا تَيْسَرَ مِنْهُ .

النَّاسَكَ : اللَّهُمَّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ عِلْمٍ لَا يَنْفَعُ ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ عَالِمٍ ضَالَّ بِهِوَاهُ ، مُضَلِّلٌ عَنْ قَصْدٍ ، أَوْ مَكَابِرَ حَاقِدٍ ... اللَّهُمَّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ إِبْلِيسَ وَجَنْدِهِ مِنَ الْجَنِّ وَالْإِنْسَنِ ، فَاخْتَفِي إِبْلِيسَ اللَّعْنِ وَعَادَ النَّاسَكَ إِلَى عِبَادَتِهِ ، وَرَاحَ إِبْلِيسَ يَفْتَشُ عَنْ جَاهِلٍ يَغُوِيهُ .

أَهْبَأَ الْقَاضِيَّ ، وَهُكُمُ الْمُسْتَشِرِّقُونَ ، إِنَّهُمْ يَفْسِرُونَ حَسْبَ هَوَاهُمْ ، وَالتَّنَاقْضُ الْمَزْعُومُ تَوْضِّحُ كُلَّ بَنْدٍ حَسْبَ تَسْلِسَلِهِ بِمَا يَلِيهِ :

١ - إِذَا نَفَخَ فِي الصُّورِ نَفْخَةً وَاحِدَةً ، تَقْطَعَتِ الْأَرْحَامُ وَبَطَّلَتِ الْأَنْسَابُ ،

(٦) النساء : ٤٣ ، وَتَتَّهَّى ﴿ ... وَأَتَتُمْ سَكَارَى ﴾ .

(٧) الماعون : ٤ وَتَتَّهَّى الآيَةُ الْكَرِيمَةُ ، ﴿ الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ .

وشغل الناس بأنفسهم عن التساؤل : ﴿فَصَعَقَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ﴾<sup>(٨)</sup> [ الزمر : ٦٨ ] ، فإذا نُفِخَ فيه أخرى قاموا ﴿يُنَظِّرُونَ وَأَقْبَلُ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَسَاءَلُونَ﴾ حول أي شيء : ﴿مَنْ بَعَثَنَا مِنْ مَرْقَدِنَا؟ هَذَا مَا وَعَدَ الرَّحْمَنُ وَصَدَقَ الرُّسُلُونَ﴾ [ يس : ٥٢ ] .

لقد غفل المستشرقون والمبشرون أن بين الحالتين فرقاً ، يقتضي التساؤل في واحدة ، وعدم التساؤل في الأخرى .

٢ - التناقض الثاني الذي ليس في القرآن ، بل في ذهن المستشرقين ، نوضحه

كما يلي :

يُسَأَلُ النَّاسُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَيُوقَفُونَ عَلَى ذُنُوبِهِمْ ، وَيُحَاسِبُونَ حَسَاباً عَادِلاً كَلَّ  
بِحَسْبِ عَمَلِهِ ، وَذَلِكَ فِي مَوْقِفِ مَعْلُومٍ ، إِذَا انتَهَتِ الْمُسَأَلَةُ ، وَالْزَّمْتُ الْحَجَّةُ ،  
انْقَطَعَ الْكَلَامُ ، وَذَهَبَ الْخَصَامُ ، وَانْقَسَمَ النَّاسُ وَامْتَازُوا إِلَى شَقِّيْ وَسَعِيدٍ ، وَعَرَفَ  
أَصْحَابَ الْيَمِينِ مِنْ أَصْحَابِ الشَّمَاءِ فَلَمْ تَعْدْ حَاجَةُ لِلسُّؤَالِ . وَهَذَا المَوْقِفُ غَيْرُ ذَاكِ ،  
لِكُلِّ ظُرْفِهِ الْمُنَاسِبِ . الْمَوْقِفُ الْأَوَّلُ سُؤَالُ الْحَسَابِ ، وَالثَّانِي قَمَ السُّؤَالُ  
وَالْزَّمْتُ الْحَجَّةُ فَلَا سُؤَالُ بَعْدَ إِصْدَارِ الْحُكْمِ .

٣ - التناقض الثالث الذي ورد في عقول المستشرقين ، نوضحه بما يلي :

﴿اللَّهُمَّ إِنَّ كَانَ هَذَا هُوَ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَّارَةً مِنَ السَّمَاءِ أَوْ  
إِئْتِنَا بِعِذَابِ الْيَمِينِ﴾ [ الأنفال : ٢٢ ] ، فهو ي يريد : أهلكنا وأهلك محمدًا ومن معه  
عامة ، ولا تبق على واحد من الجميع ، فأنزَلَ الله تعالى قوله : ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ  
لِيَعْذِّبُهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبُهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ﴾ [ الأنفال : ٢٢ ] أما

(٨) للتوسيع في موضوع هذه الآية راجع ، الإتقان في علوم القرآن للسيوطى ، الجزء الثاني ، ص ٢٧١  
وما بعدها ، الطبيعة الثالثة « طبع البابى الحلبي عام ١٩٥١ » .

تعذيبهم وهم يصدون عن المسجد الحرام فقد كان بعد خروج النبي ﷺ والصحابة  
عنهم فأين التناقض ؟ !

٤ - ليس من تناقض أو تشويش في البند الرابع : « المالُ والبنون زينة الحياة الدنيا ... » الخطاب للمؤمن الذي سيقى قلبه معلقاً بالباقيات الصالحة ... والمال والبنون أيضاً فتنة - امتحان - لضعف الإيمان ، فقد يحجبه المال أو البنون عن الخالق العظيم إذا تشغل بها عنه ، وجعل هـ هذه الزينة الزائلة . فيجب ألا يطغى نصيب الدنيا على نصيب الآخرة . المال والولد فتنة - اختبار - هـ والله عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ هـ [التغابن : ١٥] لمن آثر رعبه وطاعة الله على محبة الأموال والأولاد ، فهما زينة حياة المؤمن ، وهما فتنة لضعف الإيمان أو فاقده .

فلا تناقض ، بل تكامل بين الآيات وترتبط .

٥ - رد الإسلام على التناقض الذي ادعاه « لوسيان كليوفتش » :

جمعت الآيات التي تذكر خلق الإنسان من « ماء » فكانت<sup>(٩)</sup> : (٢١ / ٢٠ ، ٢٤ / ٤٥ ، ٢٥ / ٥٤ ، ٨ / ٢٢ ، ٦٨ / ٥٦ ، ٢٠ / ٧٧ ، ٦٨ / ٨٦ ، ٢٠ / ٦ ) والآيات التي تذكر خلق الإنسان من تراب هي : (٢٠ / ٣٠ ، ٥ / ٢٢ ، ٣٨ / ١٨ ، ٥٩ / ٢ ) . والآيات التي تذكر خلق الإنسان من طين هي : (٢ / ٦ ، ١١٣ / ٥ ، ٤٩ / ٣ ) . أما الفخار والصلصال والحمأ المسنون . فذكرت هذه الكلمات في سورتين فقط الرحمن (٥٥ / ١٤) . وفي سورة الحجر (١٥ / ٢٦ - ٢٨ - ٣٣) .

ولدى رجوعنا إلى عدة تفاسير كابن كثير والضلal والتفسير الحديث والبيضاوي . وكلمات القرآن المفسرة الموضحة وجدنا أنه لا خلاف مطلقاً .  
ولا صحة بتاتاً لادعاء « لوسيان » .

---

(٩) الرقم الأول يدل على السورة بحسب تسلسلها والرقم الثاني على الآية .

ونوضح الآن ما يلي :

الخلق من ماء هو الخلق الحالي الذي حفظ النسل بعد خلق آدم من تراب ، والمراد بالماء في الآيات الوارد أرقامها سابقاً : المني . وهذا المني وصف في سورة السجدة بأنه « مهين » أي ضعيف حقير . وهو كذلك . وصف في سورة الطارق أنه « دافق » أي مصيوب بدفع وسرعة في الرحم . وهو كذلك .

أما الخلق الأول فهو من :

- صلصال : وهو من الطين اليابس كالفخار<sup>(١٠)</sup> أو من :

- حماً : وهو طين أسود متغير من طول مجاورة الماء .

والمسنون : المصور صورة على هيئة إنسان أجوف .

والفخار : الطين الذي يحرق ليتعجر .

فخلق الإنسان الأول من تراب جعله طيناً ثم حماً مسنوناً ثم صلصالاً ...  
فلا خلاف . ولا يخالف ذلك الخلق من تراب ونحوه<sup>(١١)</sup> .

لم تذكر الآيات أن الخلق كان من تراب ثم حديد . ثم هواء . ثم ذهب . ثم غاز  
ما . ثم ماء مهين أو دافق . لا . بل كان الخلق من تراب جعله طيناً ثم حماً مسنوناً  
ثم صلصالاً وكلها متصلة اتصالاً وثيقاً بالتراب . وكلها - أيضاً - حالات متتالية  
متطورة للتراب بالذات . فأين التناقض الذي جعل « لوسيان » يؤكد أن  
تأليف القرآن لم يتم في زمن واحد ولا على يد مؤلف واحد ؟

أيها القاضي . يظهر لكل موضوعي أن الهجوم على القرآن هجوم من حاذدين

(١٠) ورد في تفسير ابن كثير ج ٢ . ص ٥٥٠ . عن ابن عباس ومجاهد وقتادة . الصلصال « التراب  
الшибس » .

(١١) راجع البيضاوي . ص ٧٠٥ . وراجع الإتقان في علوم القرآن للسيوطى . ج ٢ . ص ٢٩ . الطبعة  
الثالثة « البابي الحلبي » .

متعصبين . حتى أنهم عابوا - تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً - قوله تعالى في سورة يوسف : « فأكله الذئب » قالوا - حسب محاكمتهم - كان الأولى أن يستعمل هنا « الافتراض » لأنه فعل السباع . وكان الأفصح أن يقال : « فافترسه الذئب » .

وقد رد على مثل هؤلاء الإمام الخطابي من علماء القرن الرابع المجري قائلاً : فأما قوله تعالى « فأكله الذئب » فإن الافتراض معناه في فعل السباع : القتل وحسب . وأصل الفرس : دق العنق .

أما أكله الذئب : أي أكله أكلًا وأتى على جميع أجزائه وأعضائه . فلم يترك مفصلاً ولا عظيماً . وذلك أنهم - يعني أخوة يوسف - خافوا مطالبة أبيهم إياهم بأثري باقي منه يشهد بصحة ما ذكروه فادعوا فيه الأكل ليزيلوا عن أنفسهم المطالبة . والفرس لا يعطي تمام هذا المعنى . فلم يصلح على هذا أن يعبر عنه إلا بالأكل . على أن لفظ الأكل شائع الاستعمال في الذئب وغيره من السباع .

... فهلا ترك أصحاب الل肯ة ، ومن تعجز ألسنتهم نطق الأحرف العربية ... تفسير القرآن ، وترك الأمر لأهله ! فقد وصل بهم الأمر إلى السخافات .

يقول العقاد « رحمه الله » : ( قرأنا لبعضهم أخيراً كتاباً عن الشيطان يلم فيه بصفة إبليس في الإسلام ويستغرب فيه - من هذا الدين - أن يقول عن الله إنه أمر الملائكة بالسجود لآدم ... مع أنه الدين الذي اشتهر بغایة التشدد في إنكار الشرك وتکفير كل ساجد لغير الله ... )

ومرد الخطأ فيما بدر إلى الكاتب من التناقض بين التوحيد وبين السجود لآدم أنه فهم السجود بمعنى الصلاة دون غيرها من معانٍ الكلمة في اللغة العربية . وفاته أن الكلمة عرفت باللغة العربية قبل أن يعرف العرب صلاة الإسلام . ولم يفهموا منها أنها كلمة تنصرف إلى العبادة دون غيرها . لأنهم يقولون « سجدت عينه » أي

أغضت . وأسجد عينه أي غضًّ منها . وسجدة النخلة أي مالت . وسجد : أي غض رأسه بالتحية . وسجد لعظيم : أي وقره وخشع بين يديه . ولا تناقض على معنى من هذه المعاني بين السجود لأدم وتوحيد الله . إنما السجود هنا هو التعظيم المستفاد من القصة كلها . وهو تعظيم الإنسان على غيره من الخلوقات <sup>(١٢)</sup>

ونضيف : أن التعظيم ليس للأدم بذاته ، إنما من خلق آدم من تراب ، وجاء الأمر من الله . فتعظيم آدم امثالة لأمر الله وطاعة له .

والسجود لم يأت من بشر لبشر حتى نرى التوحيد في خطر . بل السجود من الملائكة لبشر ، ولا ندري نحن وضعية الملائكة وحالتهم أثناء السجود .

وليس السجود للأدم سجود عبادة ، بل سجود لعظمة الله ، لقدرته ولابداعه الذي خلق وكوَّن آدم .

ومن سخافات جولد تسيهـرـ أن التناقض في القرآن موجود في صفات الله فرة : رـحـمـ رـحـيمـ . ومرة القـادـرـ الجـبارـ . ومرة غـفـورـ رـحـيمـ . ومرة شـدـيدـ العـقـابـ ... ونسـيـ جـولـدـ تـسيـهـرـ أـنـ رـحـمـتـهـ سـبـحـانـهـ لـقـوـمـ هـمـ الـمـؤـمـنـونـ ، وـهـوـ قـادـرـ جـبـارـ عـلـىـ مـعـصـىـ وـفـسـقـ . أـنـهـ سـبـحـانـهـ غـفـورـ لـمـنـ تـابـ وـأـنـابـ ، وـشـدـيدـ العـقـابـ لـمـ كـابـرـ عـلـىـ ذـنـبـهـ وـلـمـ يـرـجـعـ عـنـهـ .

﴿ وَالَّذِينَ عَمِلُوا السَّيِّئَاتِ ثُمَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِهَا وَآمَنُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [الأعراف : ١٥٣] .

﴿ كَذَّابٌ أَلْ فِرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا فَأَخَذْنَاهُمُ اللَّهُ بِذَنْبِهِمْ وَاللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ [آل عمران : ١١] .

(١٢) حقائق الإسلام وأباطيل خصومه . ص ٩٨ / ٩٩ . للعقاد رحمه الله .

الإسلام في قفص الاتهام <sup>(٤)</sup>

ومن التناقضات المزعومة التي قالها المستشرقون . التناقض الوارد في الآيات  
التالية :

﴿ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ لِأَلَّا إِلَهٌ إِلَّا هُوَ فَاتَّخِذْهُ وَكِيلًا ﴾ [المزمول : ٩] .

﴿ رَبُّ الْمَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ الْمَغْرِبَيْنِ ﴾ [الرحمن : ١٧] .

﴿ فَلَا أُقِيمُ بِرَبِّ الْمَشَارِقِ وَالْمَغَارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ ﴾ [المعارج : ٤٠] .

فالقرآن ينافق بعضه : فمرة ربُّ المشرق وربُّ المغرب . ومرة « مشرقيين  
ومغاربيين »<sup>(١٢)</sup> . ومرة أخرى « مشارق وغارب » .

ما سبق تناقض متخيّل . نفنه بما يلي :

- رب المشرق ورب المغرب : كجهة شروق . وكجهة غروب بشكل عام على  
الكرة الأرضية . فجهة تشرق منها الشمس وجهة مقابلة تغيب عنها .

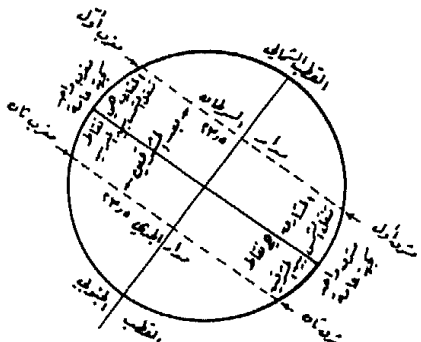
- أما « ربُّ المشرقيين وربُّ المغاربيين » . فالشمس كما هو ملاحظ تشرق من  
 نقطتين . نقطة نلاحظها في الصيف ونقطة نلاحظها بعيدة عن تلك في الشتاء .  
 وكذلك الغروب .

---

(١٢) هناك قاعدة في العربية تدعى قاعدة « التغليب » . وهي أنه يغلبون على شيء ما لغيره .  
لتناسب بينها أو اختلاط . فلهذا قالوا : « الأبوين » في الأب والأم ومنه قوله تعالى : ﴿ وَزَوَّجَ  
أَبْوَيْهِ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [يوسف : ١٠٠] ، وقالوا : « المشرقيين والمغاربيين » . أي يقصدون الشرق  
والغرب . والغرب والشرق . ومثله الخاقان في المشرق والمغرب . وقالوا : « القمرین » في الشمس  
والقمر . وقالوا : « العمرین » في أبي بكر وعمر . وقالوا : « المروتين » في الصفا والمروة . راجع  
معنى الليبب ، ج ٢ ص ٧٦٤ / ٧٦٥ .

## ومن الناحية الجغرافية والفلكلية :

إن الشمس تتعامد على مدار السرطان<sup>(١٤)</sup> في نصف الكرة الشمالي . وشتاء بالنسبة لنا سكان النصف الشمالي . تكون الشمس متعمدة على مدار الجدي<sup>(١٥)</sup> في نصف الكرة الجنوبي . فعند تعامدها على مدار السرطان تشرق متعمدة عليه ومائلة على مدار الجدي . ثم ترجع فتتعامد على مدار الجدي وتشرق من مكان آخر مائلًا بالنسبة لسكان النصف الشمالي . إذن : شتاء وصيفاً : تشرق فيها الشمس من موضعين متبعدين ومائلين من حيث الأشعة أو متعمدين . يقابلها مغربان متبعدان .



ودليل آخر يوضح فيه القرآن مراده بأن هنالك بعدها عظيماً بين المشرقيين : ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَنَا قَالَ يَا لَيْتَ بَيْتَنِي وَبَيْتَكَ بَعْدَ الْمُشْرِقَيْنِ فَيُئْسِنَ الْقَرِينَ ﴾ [ الزخرف : ٣٨ ] .

فالشرقان : هما شروق الشمس على المدارين يقابلها مغربان .

- أما المشارق والمغارب . فالشمس أثناء تنقلها بين المدارين تمر ب نقاط متسلسلة عديدة ولا تمر قفزاً . وكل نقطة أثناء التنقل بين المدارين في الذهاب والإياب تعتبر مشرقاً يقابلها مغرب وبذلك تكون مشارق ي مقابلها مغارب .

(١٤) يقع مدار السرطان في نصف الكرة الشمالي على بعد ٢٢° ٥' درجة عرض « شمالاً » تتعامد عليه الشمس صيفاً فيكون في الجنوب شتاء .

(١٥) يقع مدار الجدي في نصف الكرة الجنوبي على بعد ٢٢° ٥' درجة عرض « جنوباً » تتعامد عليه الشمس صيفاً فيكون في الشمال شتاء .

وهناك مشارق ومغارب في الكواكب : ﴿رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ الْمَشَارِقِ﴾ [الصافات : ٥] فبعد ذكر السموات والأرض وما بينها من عوالم وكواكب . ذكر عز وجل المشرق فلكل عالم أو كوكب مشرق فسبحانه وتعالى رب المشرق .

فأين التناقض ؟ !

إنه العجز عن الفهم . والتصدي بمحنة لأمور لم يفهموها وبدؤوا يقارنون بينها فاختطا خطأ المقارن ، خطأ المقارنة والتفسير . وليس تناقضًا في الآيات .



## ( الجلسة الرابعة )

### عَالَمِيَّةُ الْإِسْلَامِ

☆ ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِّلْعَالَمِينَ ،  
وَلَتَغْلِمَنَّ نَبَاهُ بَعْدَ حِينٍ ۚ ﴾ .

[ ص : ٨٧ - ٨٨ ]

القاضي : « الإسلام » .  
الحاچب « يصرخ » : « الإسلام » .

يدخل الإسلام وعلى شفتيه ابتسامة البريء وفي قسماته سخرية من أعدائه وفي  
يقينه براءته وبراءة نبيه .

النائب العام : « إن فكرة عموم الرسالة جاءت فيما بعد . وإن هذه الفكرة  
على الرغم من كثرة الآيات والأحاديث التي تؤيدها . لم يفكريها محمد نفسه .  
وعلى فرض أنه فكر فيها . فقد كان تفكيره تفكيراً غامضاً . فإن عالمه الذي كان  
يفكر فيه إنما كان بلاد العرب . كما أن هذا الدين الجديد لم يهياً إلا لها . وأن محمدأ لم  
يوجه دعوته منذ بعث إلى أن مات إلا للعرب دون غيرهم . وهكذا نرى أن نواة  
عالمية الإسلام قد غرسـت ولكنها إذا كانت قد اختبرـت وفتـ بعد ذلك فإنـما يرجعـ  
هـذا إلى الظـروف والأـحوال أكثرـ منه إلىـ الخطـط والـناهـج »<sup>(١)</sup> . « لم يتخطـ محمدـ

.(١) Muir: The Caliphate, pp. 34. 44. وترجمة النص عن كتاب « تاريخ الإسلام » ص ١٦٧ . ج ١ . ط ٦ .

- وهذا الرأي للمستشرق الهولندي « فنسنك » ، ورد في كتاب المرحوم د . حموده غرابة في كتاب  
« الأشعري » . راجع الدعوة الإسلامية دعوة عالمية لحمد الراوي ، ط . دار العربية .  
- وأورد « جاك . س . ريسنر » في كتابه : « الحضارة العربية » ترجمة غنيم عبدون . نشر الدار  
المصرية في ص : ٢٧ . « رب العرب » وأوضح أن الإسلام للعرب فقط .

بفكره حدود الجزيرة العربية ليدعو أمم العالم في ذلك الوقت إلى هذا الدين »<sup>(٣)</sup>.  
« وليس من الميسور أن تقرّر ، على وجه الدقة ، ما إذا كان النبي نفسه قد استشعر  
أنه مدعول مثل هذه الرسالة العالمية »<sup>(٤)</sup>.

ابسم الإسلام ، ووقف وقفه المتأكد من النصر ، وقف بقوة الإيمان بالبدأ ،  
ومبدأ الإيمان بالقوة ، وببدأ يدافع عن نفسه قائلًا :

أيها السيد القاضي :

هل يعقل أن محمدًا ما كان يعرف غير الجزيرة العربية ؟ وأنها كانت  
عالمه الذي لم يفكر في سواه ؟ وما هو البرهان على أن هذا الدين لم يهياً إلا لجزيرة  
العرب ؟

قريش بتجارتها اتصلت بدول ذلك العهد الذي عاش فيه محمد فأتأhatt لها  
هذه التجارة خبرة ودراية بشؤون الأمم وأحوالها ، ومحمد عاش في ظهراني قريش ،  
ومحمد نفسه سافر إلى بلاد الشام بتجارة ، سافر وهو صبي مع عمّه أبي طالب في  
تجارته ، ثم تاجر خديجية مرة ، فهل يعقل أن محمدًا لا يعرف غير بلاد العرب وهو  
الرجل العاصمي « الأمين » الذي ما اكتسب مكانته المتزايدة في مكة قبيل البعثة  
إلا بذكائه وعقله وكفاية مواهبه ؟ . وبعصمة الله تعالى له وعناته به .

وإذا تكلمنا بنطق المستشرقين - يا سيادة القاضي - فهل يستبعد أن يقال عن  
محمد الذي خرج من مكة مهاجرًا ناجيًّا بنفسه وتفس صاحبه الصديق أن يتخطفها  
الناس ، لائذًا بأهل المدينة الذين آووه ونصروه ، ثم صبر وصابر ، ثم عاد إلى مكة

---

Caetani: Annali del Islam, vol. V. pp. 323-324. (٢)

وترجمة النص « بتصرف » عن كتاب « تاريخ الإسلام » ص ١٦٨ . ج ١ . ط ٦ .

(٣) تاريخ الشعوب الإسلامية لكارل بروكلمان : ص ٧٠ - ٧١ . ط ٤ .

بعد ثانٍ سنتين وهو السيد الامر فيها وفي الجزيرة كلها ، تحوم حول شخصه مائة ألف من القلوب أو تزيد ، ومن ورائهم كثيرون من أرجاء الجزيرة العربية يديرون له بالطاعة يأتيه رؤساؤها وأكابرها ؟ هل يبعد على هذا الرجل أن يرנו بنازريه إلى ما وراء الجزيرة ليحيط عليها سلطانه إن كان من محبي السلطة والحكم ، أوليفيض عليها من نور وفضل الله الذي غمر الجزيرة وملاها أماناً وإيماناً ، وعدلاً ومحبة ؟ .

لو قيل لمستشرق مكابر : إن الاسكندر المقدوني كان يعمل على تكوين إمبراطورية تشمل العالم القديم كله ، وجعله يلتقي حول هذا الشاب الإغريقي بعد أن يجعل ثقافته ولغته إغريقية ، لصدقنا .

ولو قيل أن نابليون كان يعمل على تكوين إمبراطورية تشمل العالمين القديم والحديث ليجلس على عرشه لصدقنا .

ولو قيل أن هتلر سعى لثل هذا ... لصدقنا ، ومن قبله جنكيز خان لصدقنا ...

أما إذا قيل أن محمد بن عبد الله فكر في أن يدعو خلق الله المتاخمين لجزيرة العرب والمتصلين بقرיש - اتصالاً تعيش عليه قريش وينبني على أساسه كل شيء في البيئة القرشية - فذلك في عرف الحاقدين أمر يعز على البحث التزيه والعقل القرآن يقبله إلا أن يكون تفكير ذلك النبي في هذا الأمر تفكيراً على نحو غامض .

وأما القول بأن هذا الدين « لم يهياً إلا لبلاد العرب » ففرض عقلاً لعدم ثبوت الادعاء والشبهة أصلاً . إذ لا برهان ولا دليل على أن الإسلام إنما خصت به جزيرة العرب . فمحمد المقنع بما أنزل الله عليه ، بني المسلم وربى المؤمن على أن دينه صالح لكل زمان ومكان . وقد ثبت من القرآن أنه كان يعتقد أن الإسلام قد هيء لكل حالة وأنه تكفل بتبيان كل شيء وإسعاد الإنسان

أينما كان : ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ [ النَّحْل : ٨٩ ] ، ﴿ مَا فَرَطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ [ الأنْعَامَ : ٤٣ ] .

أما الآية : ﴿ لِتُنذِرَ قَوْمًا مَا أَتَاهُمْ مِنْ نَذِيرٍ مِنْ قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ [ القصص : ٤٦ ] ، والرسول عربي ودعوته إلى الجزيرة العربية فحسب وكتابه « قرآنًا عربياً » وحكمه « حكمًا عربيًا ». وميدان نشاطه ما ورد في كتابه : ﴿ وَكَذَلِكَ أُوحِيَنَا إِلَيْكَ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لِتُنذِرَ أُمَّ الْقَرَى وَمَنْ حَوْلَهَا ﴾ [ الشورى : ٧ ] .

أولاً : « أي خبر في أي جزء من الأرض يمكن أن تتناقله الدنيا في لحظة واحدة وأن يعرفه العالم كله في لمح البصر ؟ »<sup>(٤)</sup> وأي غرابة في أن يأتي كتاب هذا الدين بلغة واحدة . وإذا لم ينزل القرآن بلغة واحدة ، لغة من نزل بينهم ليحملوه إلى الناس ويبلغوه للعالمين ، فماذا يمكن أن يكون ؟ !.

إن الابتداء بالأهل والعشيرة منطلق طبيعي ، بل بداية الانطلاق إلى العالم دعوة الأهل والأقربيين : ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ [ الشعراء : ٢١٤ ] .

إن من يقرأ القرآن الكريم وهو الكتاب العربي المبين لا يمكن أن يجد فيه ما يخصه لفريق دون فريق ، أو قوم دون قوم .

وكونه بلسان عربي ليس إلا وصفاً له باللغة التي أنزل بها<sup>(٥)</sup> .

ويؤيد « عموم الرسالة وعالمية الإسلام » للجنس البشري قول محمد متنبئاً أن

(٤) الدعوة الإسلامية دعوة عالمية ص ٦١ ، ولا سيما أن الحادثة كانت قبل ١٤٠٠ عام ، فيجب أن تنظر بعناية إلى إمكانات العصر العلمية آنذاك ، فلا هاتف ولا لاسلكي ولا وسيلة اتصال إلا الخيل .

(٥) الدعوة الإسلامية دعوة عالمية ص ٦٤ .

بلاً (أول ثمار الحبشة) وأن صهيباً (أول ثمار الروم) وأن سلمان (أول ثمار الفرس) وهذا تصريح بجلاء دون التواء أو ريب أن الإسلام ليس مقصوراً على الجنس العربي وذلك قبل أن يدور بخندق العرب أي شيء عن حياة الفتوح والمحروب بزمن طويل<sup>(٦)</sup>.

وأدلة أخرى أيتها السيد الفاضل :

١ - تنبؤ النبي عند هجرته إلى المدينة وهو في أشد ساعات الخرج والخطر بأن سراقة بن مالك سيلبس سواري كسرى ونطاقه عندما قال له : كيف بك يا سراقة إذا سوت بسواري كسرى قال سراقة : كسرى بن هرمز ؟ قال النبي : نعم<sup>(٧)</sup>.

٢ - أم حرام<sup>(٨)</sup> تنبأ لها النبي أنها ستركب البحر عندما نام في بيتها ثم استيقظ يضحك . فقالت : « ما أضحكك يا رسول الله ؟ » .

فقال عليه الصلاة والسلام : « ناس من أمتي عرضوا علي يركبون ثج هذا البحر مثل الملوك على الأسرة » .

قالت : « يا رسول الله ادع الله أن يجعلني منهم » .

قال عليه السلام : « أنت معهم » .

ثم نام فاستيقظ وهو يضحك فقال مثل ذلك ، فقالت : « ادع الله أن يجعلني منهم » .

(٦) « تاريخ الإسلام » : ج ١ ص ١٦٩ ، ط ٦ .

(٧) « الكامل في التاريخ » : ج ٢ ص ٧٤ ، عيون الأثر : ج ١ ص ١٨٢ ، ابن هشام : ج ٢ ص ٩٦ ، البداية والنهاية : ج ٢ ص ١٨٥ ، السيرة النبوية : ج ١ ص ٣٧٢ .

(٨) هي أم حرام بنت ملحان زوجة عبادة بن الصامت . « البداية والنهاية » : ج ٧ ص ١٥٢ .

قال ﷺ : « أنت من الأولين » . فكانت (أم حرام) في غزو قبرص وماتت بها ، وكانت الثانية عبارة عن غزو القسطنطينية<sup>(١)</sup> .

فركوب البحر الذي تنبأ به رسول الله لنشر لواء الإسلام أين سيكون ؟ هل سيركب الصحابة البحر من المدينة إلى نجد ، هل سيكونون في سفن كأنهم الملوك على الأسرة قاصدين الربع الخالي بعد مغادرة مكة ؟ لندع الجواب للعقل السليم .

٣ - وصية النبي ﷺ لصحابته بأن يستوصوا بأهل مصر خيراً عندما قال : « إن الله سيفتح عليكم بعدي مصر ، فاستوصوا بقطبها خيراً ، فإن لهم فيكم صهراً وذمة »<sup>(٢)</sup> فهل مصر والأقباط سكانها في الجزيرة العربية ؟

٤ - أثناء حفر الخندق قبيل معركة « الأحزاب » أخبر النبي صحابته بفتح الحيرة وقصور كسرى وفتح القصور الحمر في الشام<sup>(٣)</sup> ، فهل قصور كسرى وقصور الشام الرومية في الجزيرة العربية ؟ ومثل هذه التنبؤات عن انتشار الإسلام خارج جزيرة العرب كثيرة وكلها تدحض افتراءات المستشرقين الماكابرين .

٥ - ومن أحاديثه ﷺ : « إني بعثت رحمة وكافة فأدوا عن يرحمكم الله »<sup>(٤)</sup> وقال لرسول باذان عامل البين من قبل كسرى : « إن ديني وسلطاني سيبلغ ما بلغ ملك كسرى »<sup>(٥)</sup> .

فهل يطلبون تصريحاً أبلغ من هذا ؟ .

---

(١) « البداية والنهاية » : ج ٧ ص ١٥٣ .

(٢) الطبرى : ج ٤ ص ٢٢٨ ، « تاريخ الإسلام » : ج ١ ص ١٦٦ .

(٣) « الكامل » : ج ٢ ص ١٢٢ - ١٢٣ ، تراجع غزوة الخندق ، وخفر النبي ﷺ مع صحابته ، وذكره هذه العجزات وهو في ضيق شديد يهدى المدينة المنورة عاصمة الإسلام .

(٤) الطبرى : ج ٢ ص ٦٤٥ .

(٥) « الكامل » : ج ٢ ص ١٤٦ .

أما الآيات الدالة على « عموم الرسالة وعالمية الإسلام » فكثيرة ننتقي منها :

١ - ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِّلْعَالَمِينَ ، وَلَتَعْلَمُنَّ نَبَأًةً بَعْدَ حِينٍ ﴾ [ ص :

٨٧ - ٨٨ ] .

٢ - ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْآنٌ مُبِينٌ ، لِيُنذِرَ مَنْ كَانَ حَيَاً ، وَيَحِقُّ الْقَوْلُ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ [ يس : ٦٩ - ٧٠ ] .

٣ - ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴾ [ الفرقان : ١ ] .

٤ - ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ، وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [ سباء : ٢٨ ] .

٥ - ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ [ الأعراف : ١٥٨ ] .

٦ - جاء في السورة الثانية من حيث الترتيب التاريخي لسور القرآن :

﴿ نَذِيرًا لِلْبَشَرِ ﴾ [ المدثر : ٣٦ ] .

٧ - ﴿ قَاتَلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَا يَحْرَمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ ، مِنَ الَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ حَتَّى يُعْطُوَا الْجِزِيرَةَ عَنْ يَدِهِمْ صَاعِرُوْنَ ، وَقَاتَلَتِ الْيَهُودُ عَزِيزًا بْنَ اللَّهِ ، وَقَاتَلَتِ النَّصَارَى الْمَسِيحَ ابْنَ اللَّهِ ذَلِكَ قَوْلُهُمْ بِإِفْوَاهِهِمْ يَضَاهِئُونَ ١٤ ) قَوْلَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلِ ١٥ ) قَاتَلُهُمُ اللَّهُ أَنِّي

(١٤) يضاهئون : يشاكلون ، ويقلدون . ( يشاهدون ويجارون ) تفسير ابن كثير : ج ٢ ص ٢٤٨ .

(١٥) ثبت في البحث التاريخي العلمي أن التثليث عرف قبل المسيحية ، فهو في الفلسفة الإغريقية ،

راجع كتاب « محاضرات في النصرانية » ( محمد أبو زهرة ) ص ٣٦ ، ط ٢ .

وكتاب « تاريخ اليونان القديم » ( عبد العزيز عثمان ) ص ٢٢١ ، وص ٢٤٧ حيث ورد عند

الحادي عشر عن الديانة الأكادية « وكان لديهم ثالوث إلهي كما كان الأمر عند السومريين » ، كل هذا

مصدق للآية الشريفة : ﴿ يَضَاهِئُونَ قَوْلَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلِ ١٥ ) .

يُؤْفَكُونَ ، اتَّخَذُوا أَجْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أُرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ وَالْمُسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أَمْرَوْا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ، يَرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَيَأْتَى اللَّهُ إِلَّا أَنْ يَتِمَّ نُورُهُ وَلَوْ كَرَهَ الْكَافِرُونَ ، هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْمَدْيَ وَدِينَ الْحَقِّ لِيَظْهُرَ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴿٢٩﴾ [ التوبه : ٢٩ - ٣٣ ].

هذه الآيات الدالة على عالمية الإسلام يقابلها أدلة على أن ألفاظ القرآن الكريم واضحة محددة ، فذكر الأنبياء وكل مرسل لقومه فقط مثل :

﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِهِ ﴾ [ الأعراف : ٥٩ ].

﴿ وَلَوْطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِنَ الْعَالَمِينَ ﴾ [ الأعراف : ٨٠ ].

﴿ وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شَعَيْبًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِهِ ﴾ [ الأعراف : ٨٥ ].

﴿ وَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا ﴾ [ الأعراف : ٧٣ ].

﴿ وَإِلَى عَادَ أَخَاهُمْ هُودًا ﴾ [ هود : ٥٠ ].

فهذه الآيات واضحة إن نوحاً ولوطاً وشعيباً وصالحاً وهوداً فمبعث كل منهم (إلى قومه) ، أما الإسلام فهووضح أنه (للعالمين) ، فكيف فهم المستشرقون من علوم اللغة العربية أن كلمة « عالمين » للعرب فقط ؟

لقد عمت رسالة محمد الخافقين ، وشملت الأبيض والأصفر ، ولم يحس أحد من هؤلاء أن الدعوة لا تناسبه . ولا أنها مستوردة إليه من صنف آخر ، بل أحس كل واحد أن الدعوة له ، وأنها تنظم كيانه وحياته .

## (الجلسة الخامسة )

### رسائل مزورة

• إِنَّ اللَّهَ سَيَفْتَحُ عَلَيْكُمْ بَغْدِي مِصْرَ  
فَاسْتُوْصُوا بِقِبْطِهَا خَيْرًا قَبْلَ أَنْ تَهُمْ فِيهِمْ  
صِهْرًا وَذِمَّةً • [رسول الله ﷺ]

ينادى على الإسلام ، فيدخل القاعة ويوجه إليه النائب العام ( مرجليوث )  
الاتهام التالي :

لم يوجه محمد أي كتاب للملوك والأمراء خارج الجزيرة العربية ، ودليلنا على ذلك أننا لم نعثر على أثر لهذه الكتب في تاريخ هؤلاء الملوك والأمراء<sup>(١)</sup> ، ويمكن بذلك أن ثبت رأي وليم مور . وغيتاني أن الإسلام لم يفكر بخارج الجزيرة العربية مطلقاً .

الإسلام يظهر الحقيقة :

يمكن أن أجزئ الشبهة إلى جزأين : إنكار الرسائل وعدم وجودها ، وإشارة شبهة وليم مور وغيتاني التي نقضت في جلسة سابقة فلنأتعرض لهذا الجزء في ردي حيث بينت رأيي سابقاً . أما الرد على الجزء الأول من الشبهة :

لا ينهض دليل على صحة هذا الزعم ليؤكده ، خصوصاً وأن بعض الكتب محفوظ إلى يومنا هذا « في استانبول » ، وقد تكون الكتب الأخرى فقدت لسبب من الأسباب ، وخاصة أن كتاب كسرى مثلاً قد ترق ، وكيف لم يعثر المستشرق مرجليوث على أثر لهذه الكتب في تاريخ هؤلاء الملوك والأمراء وقد قامت حروب من أجلها ؟

---

(١) تاريخ الإسلام ج ١ ص ١٥٧ ، ط ٦ .

وتاريخنا العربي الإسلامي لا يُؤخذ من في المستشرقين ولا من تحقيقاتهم ، إذ أكثرهم على الأَخْص ( مرجليلوث وأشباهه ) درسوا الإسلام من غير موضوعية ومن غير تجرد بل ابتغى مع أقرانه التخريب والدس والتشكيك .

علماؤنا العرب مصدر تراثنا وهم ( على كثتهم ) لم يتطرق إليهم الشك في إرسال هذه الكتب ولم يخطر ببالهم مطلقاً شك أو تردد ، فمن نصدق ؟ نصدق علماءنا العرب أم مستشرقاً أجنبياً ؟

لنرمعاً - أهـا القاضي الحكـم - أهم مراجع التاريخ العربي الإسلامي وندع الحكم لك :

- ١ - ابن هشام : في الجزء الرابع ص ٢٧٩ - ٢٨٠ ، ذكر الرسائل .
- ٢ - اليعقوبي : في الجزء الثاني ص ٨٣ ، ذكر الرسائل .
- ٣ - الكامل في التاريخ لابن الأثير الجزري في الجزء الثاني ص ١٤٣ ، ذكر الرسائل<sup>(٢)</sup> .
- ٤ - في البداية والنهاية : الجزء الرابع ص ٣٦٢ وما بعدها .
- ٥ - في الطبرى الجزء الثاني ص ٦٤٤ خروج رسول الله ﷺ إلى الملوك ( طبع دار المعارف ) وما سبق من كتب هي أسس التاريخ العربي ، ولنرمتالاً ما ذكر الطبرى في الجزء الثاني ص ٦٤٩ :

---

(٢) الكتب كما وردت في « الكامل » ج ٢ ص ١٤٣ هي : كتاب أرسله النبي مع حاطب بن أبي بلتعة إلى الموقس في مصر ، وأرسل شجاع بن وهب الأسدى إلى الحارث بن أبي شمر الغساني في بصرى الشام ، وأرسل دحية الكلبى إلى قيسر الروم ، وأرسل سليمان بن عمرو العامري إلى هوده بن علي الحنفى ملك اليامة ، وبعث عبد الله بن حذافة إلى كسرى الفرس ، وأرسل عمرو بن أمية الصخري إلى التجاشي ، وأرسل العلاء بن الحضرمي إلى المنذر بن ساوي أمير البحرين ، هذا وجع الكتب كلها : شمس الدين بن طولون الدمشقى المتوفى ( سنة ٩٥٣ ) في كتابه إعلام السائلين عن كتب سيد المرسلين .

( حدثنا ابن حميد قال : حدثني ابن إسحاق عن يزيد بن أبي حبيب المصري أنه وجد كتاباً فيه تسمية من بعث رسول الله ﷺ إلى ملوك الخائبين<sup>(١)</sup> ومقابل لأصحابه حين بعثهم . فبعثت به « أي الكتاب » إلى ابن شهاب الزهري مع ثقة من أهل البلدة فعرفه « أي الكتاب » ) .

ثم ذكر الطبرى نص رسالة النبي ﷺ إلى هرقل وهي :

( بسم الله الرحمن الرحيم من محمد رسول الله إلى هرقل قيسار الروم ، السلام على من اتبع المدى ، أما بعد : أسلم تسلم وأسلم يؤتك الله أجرك مرتين ، وإن تتول فإن إثم الأكارين « الأريسيين » عليك )<sup>(٤)</sup> .

ثم نص رسالة النبي ﷺ للمقوس :

( بسم الله الرحمن الرحيم : من محمد رسول الله إلى المقوس عظيم القبط ، سلام على من اتبع المدى ، أما بعد فإني أدعوك بدعاية الإسلام ، فأسلم تسلم وأسلم يؤتك الله أجرك مرتين : ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابَ تَعَالَوْا إِلَى كَلْمَةٍ سَوَاءٌ يَئِنَّا وَيَئِنْكُمْ أَلَا نَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا نُشْرِكُ بِهِ شَيْئاً وَلَا يَتَنَحَّدَ بَعْضُنَا بَعْضاً أُرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ ، فَإِنْ تَوَلُّوْا فَقُولُوا اشْهَدُوا بِإِنَّا مُسْلِمُونَ﴾ [آل عمران : ٦٤] .

ونص رسالة النجاشي :

( بسم الله الرحمن الرحيم : من محمد رسول الله إلى النجاشي الأصم<sup>(٥)</sup> ملك الحبشة . سلام أنت فإني أحمد إليك الله الملك القدس السلام المؤمن المهيمن ، وأشهد أن عيسى ابن مريم روح الله وكلته ، ألقاها إلى مريم البتوول الطيبة الحصينة فحملت بعيسى ، فخلقه الله من روحه ونفخه كما خلق آدم بيده ونفخه ، وإني

(٢) الكفار .

(٤) الكامل ، ج ٢ ص ١٤٥ .

(٥) الأصم : كثير الخير والبركة ( نبات أصم : نبات كثير الخضراء ) .

أدعوك إلى الله وحده لاشريك له والموالاة على طاعته وأن تتبعني وتؤمن بالذي جاءني فـإني رسول الله وقد بعثت إليك ابن عمي جعفرًا ونفراً معه من المسلمين ، فإذا جاءك فأقرهم ودع التجبر . فإني أدعوك وجنودك إلى الله ، فقد بلغت ونصحت فاقبلوا نصحي . والسلام على من اتبع المهدى ) .

وكتب إلى كسرى أبروي زملك الفرس :

( من محمد رسول الله إلى كسرى عظيم فارس ، سلام على من اتبع المهدى وأمن بالله ورسوله ، وأدعوك بدعایة الله عز وجل ، فإني رسول الله إلى الناس كافة ولأندر من كان حياً ويحق القول على الكافرين ، وأسلم تسلّم ، فإن توليت فإن إثم الجحود عليك )<sup>(٣)</sup>.

-أيها السيد القاضي - ودليل صحة هذه الكتب ما يلى :

١ - حديث هرقل مع أبي سفيان واستفساره عن خروج نبي آخر الزمان ، فقد ورد في المراجع العربية ( وهي مصدر تاريخنا ) ما يلي<sup>(٧)</sup> :  
قال أبو سفيان : خرجنا في نفر من قريش تجارةً إلى الشام ... والله إنا لِبَغْزَةٍ  
إذ هجم علينا صاحب شرطته ( أي شرطة هرقل ) ، فقال أنت من رهط الرجل  
الذي بالحجاز ( يعني النبي ﷺ ) ؟ قلنا : نعم !

قال انطلقا بنا إلى الملك ، فانطلقنا معه ، فلما انتهينا إليه قال : أيكم أمس به رحمة ؟ قلت : أنا ، فقال : ادنه . فأقعدني بين يديه وأقعد أصحابي خلفي ، قال : إني سأله ، فإذا كذب ( أي أبو سفيان ) فردوا عليه . قال أبو سفيان : فوالله لو

(٦) راجع هذه الكتب في صبح الأعشى للقلقشندی (ج ٦ ص ٣٧٦ - ٣٨٠) .

(٧) صحيح البخاري (طبعة بولاق سنة ١٣١٢ هـ) ج ١ ص ٨ ، والطبرى ج ٣ ص ٨٥ - ٨٧ ،  
فتح البارى (شرح البخارى) لابن حجر (القاهرة سنة ١٣١٩ هـ) ج ١ ص ٢٤ - ٣٤ ، عمدة  
القارئ ، شرح البخارى للعیني (القاهرة سنة ١٣٠٨ هـ) ج ١ ص ٩١ ، والكامل في التاريخ  
(طبع : إدارة الطباعة المئوية ، ج ٢ ص ١٤٤) .

كذبت ماردوا عليًّا . ولكن كنت امرأً سيداً أتكرم عن الكذب ، وعرفت أن أيسر ما في ذلك إن أنا كذبته ، أن يحفظوا ذلك علي ثم يحدثوا به عني ، فلم أكذبه . فقال « هرقل » : أخبرني عن هذا الرجل الذي خرج بين أظهركم يدعى مايدعى ، قال : فجعلت أزهد له شأنه وأصغر له أمره ، وأقول له : أهلاً الملك ! ما يهمك من أمره ، إن شأنه دون ما يبلغك ، فجعل لا يلتفت إلى ذلك مفي ثم قال : أنتي عما أسألك عنه من شأنه ، قلت : سل عما بدا لك .

قال : كيف نسبة فيكم ؟

قلت : محض . أوسطنا نسباً .

قال : فأخبرني هل كان أحد من أهل بيته يقول مثل ما يقول هو ، فهو يتشبه به ؟

قلت : لا .

قال : فأخبرني عن أتباعه منكم من هم ؟

قلت : الضعفاء والمساكين والأحداث من الغلمان والنساء ، وأما ذوو الأسنان والشرف من قومه فلم يتبعه منهم أحد .

قال : فأخبرني عنمن تبعه ، أيحبه ويلزمـه أم يقلـيه<sup>(٨)</sup> ويفارـقه ؟ ( وفي رواية : هل يرتد أحد منهم سخطـة لـدينه ؟ ) .

فقلـت : ماتـبعـه رـجـل فـقارـقـه .

قال : هل يغدر ؟

أبو سفيان يقول : « فـلم أـجد شـيـئـاً مـا سـأـلـي عـنـه أـغـزـه<sup>(٩)</sup> فـيـه غـيرـهـا ، قـلتـ : لا ! وـنـحـنـ مـنـهـ فـيـ هـدـنـةـ<sup>(١٠)</sup> وـلـأـنـمـ غـدـرـهـ ... » وـأـسـلـةـ أـخـرىـ .

(٨) يقلـيهـ : يبغـضـهـ وـيـكـرـهـ ، مختارـ الصـاحـاحـ صـ ٥٥٠ .

(٩) أـغـزـهـ : أـطـعـنـهـ .

(١٠) فـيـ هـدـنـةـ : يـرـيدـ صـلـحـ الـحـدـيـبـيـةـ الـذـيـ عـقـدـ سـنـةـ ٦ـ هـ .

قال أبو سفيان : فوالله ما التفت إليها مني ، ثم كرر على الحديث فقال :

« سألك كيف نسبه فيك فزعمت أنه محض من أوسطكم نسباً ، وكذلك يأخذ الله النبي إذا أخذه ، لا يأخذه إلا من أوسط قومه نسباً ، وسألك هل كان أحد من أهل بيته يقول بقوله فهو يتشبه به ، فزعمت أن لا ، وسألك هل كان له فيك ملك فاستلبته إياه فجاء بهذا الحديث يطلب ملكه . فزعمت أن لا ، وسألك عن أتباعه فزعمت أنهم الضعفاء والمساكين والأحداث والنساء ، وكذلك أتباع الأنبياء في كل زمان ، وسألك عن يتبعله أيحبه أم يقليله ويفارقه ، فزعمت أن لا يتبعه أحد فيفارقه ، وكذلك حلاوة الإيمان لاتدخل قلباً فتخرج منه ( وفي رواية أخرى وكذلك الإيمان حين تختلط بشاشته القلوب ) ، وسألك هل يغدر فزعمت أن لا ، فلئن كنت صدقتي عنه ، ليغلبني على ماحت قدمي هاتين ، ولو ددت أني عنده فأغسل قدميه ، انطلق لشأنك . قال أبو سفيان :

- فقمت من عنده وأنا أضرب إحدى يدي بال الأخرى وأقول : أي عباد الله ،  
لقد أمر ابن أبي كبشة<sup>(١١)</sup> .

هذا ، وذكر الطبرى عن هرقل « أنه قد أجاز دحية الكلبى - سفير رسول الله عليه السلام إليه - بمال وكساه كسى »<sup>(١٢)</sup> وأن أناساً من « جذام » بأرض « حسمى »<sup>(١٣)</sup> قطعوا عليه الطريق ولم يتركوا معه شيئاً ، فجاء إلى الرسول قبل أن يدخل بيته ، فبعث رسول الله عليه السلام زيد بن حارثة في سرية إلى أرض « حسمى » .

(١١) يعني الرسول عليه السلام ، وكان يكتبه كفار قريش « عليه الصلاة والسلام » بأبيه من الرضاع استخفافاً به ( ولكن سيطاطئ أبو سفيان وقريش كلها رؤوسهم بعد حين ) . وأبو كبشة هذا هو زوج حلية السعدية التي أرضعته عليه السلام .

(١٢) الطبرى : ج ٢ ص ٨٧ .

(١٣) أرض بادية الشام بينها وبين وادي القرى ليثان ، وأهل تبوك يرون جبل « حسمى » في غربتهم .

ويحدثنا الطبرى أيضاً<sup>(١٤)</sup> : أن هرقل لما وصل إليه كتاب الرسول ﷺ وهو بالشام يريد العودة إلى القسطنطينية ، جمع الروم فقال لهم : « يامعشر الروم ! إني عارض عليكم أموراً فانظروا فيها قد أردتها . قالوا : ماهي ، قال : تعلمون والله أن هذا الرجل لنبي مرسلاً . إننا نجده في كتابنا نعرفه بصفته التي وصف لنا ، فهم فلتتبعه فتسلم لنا دنيانا وآخرتنا .

قالوا : نحن نكون تحت يدي العرب ونحن أعظم الناس ملكاً وأكثراً رجالاً وأفضلهم بلدًا ؟

قال : فهم فأعطيه الجزية في كل سنة ، أكسر عن شوكته وأستريح من حربه بمال أعطيه إياه .

قالوا : نحن نعطي العرب الذل والصغار بخراج يأخذونه منا ، ونحن أكثر الناس عدداً وأعظمهم ملكاً وأمنعهم بلدًا ؟ لا والله لانفعل هذا أبداً .

قال : فهم فلأصالحه على أن أعطيه أرض سوريا ويدعني وأرض الشام .

قالوا : نحن نعطيه أرض سوريا وقد عرفت أنها سرة الشام ؟ والله لانفعل هذا أبداً .

فأبا عليه قال :

أما والله لترون أنكم قد ظفرتم إذا امتنعتم منه في مدینتكم ، ثم جلس على بغل فانطلق ، حتى إذا أشرف على الدرب استقبل أرض الشام ثم قال : « السلام عليك أرض سوريا تسليم الوداع »<sup>(١٥)</sup> ثم غادر سوريا إلى عاصمة ملكه القسطنطينية .

٢ - يُعرف (مرجليوث) بقصة إسلام باذان عامل كسرى في اليمن ، يُعرف بإسلامه دون ذكر الدافع والعامل الرئيس الذي سبب قصة « إسلام باذان » .

(١٤) الطبرى : ج ٢ ص ٦٥١ .

(١٥) قال هرقل باليونانية لما رحل من أنطاكية إلى القسطنطينية : « سوزة سوريا » ومعناها كوني سلام ياسورية .

والقصة<sup>(١٦)</sup> هي :

أرسل كسرى إلى عامله في اليمن واسمه باذان أن : « أبعث إلى هذا الرجل الذي بالحجاز رجلين من عندك جَلِدَيْن<sup>(١٧)</sup> فليأتيا في به » فبعث باذان رسولين يحملان كتاباً إلى الرسول ﷺ . يأمره فيه أن ينصرف معها إليه ، فخرجا حتى قدموا الطائف ، فوجدا رجالاً من قريش ، فسألهم عن الرسول فقالوا : هو بالمدينة . واستبشروا بها وفرحوا قال بعضهم : أبشروا فقد نصب له كسرى ملك الملوك كفيتكم الرجل .

فخرج الرجالان حتى قدموا على رسول الله ﷺ ، فقالا : إن كسرى قد بعثنا إليك لتنطلق معنا ، فصرفهما الرسول ﷺ على أن يعودا إليه في الغد ، فأقى رسول الله الخبر من السماء « أن الله قد سلط على كسرى ابنه شiroويه فقتله » فلما قدم الرسولان أخبرها الرسول ﷺ هذا الخبر<sup>(١٨)</sup> ، فقالا له : إننا قد نقمنا عليك ما هو أيسر من هذا ، أفتكتب هذا عنك وتخبره الملك ؟ قال : نعم ، أخباره ذلك عني ، وقولا له إن ديني وسلطاني سيبلغ مابلغ كسرى ...

فعاد الرسولان إلى باذان فقصا عليه ما تنبأ به النبي ﷺ فقال : والله ما هذا بكلام ملك . وإن لأرى الرجل نبياً كما يقول ، ولننتظرن ما قد قال ، فلئن كان هذا حقاً فإنه لنبي مرسل<sup>(١٩)</sup> ، وإن لم يكن فسنرى فيه رأينا . فلم يلبث باذان أن قدم عليه كتاب شiroويه : « أما بعد ، فإني قد قتلت كسرى ، ولم أقتلها إلا غضباً

(١٦) القصة موجودة في الطبرى : ج ٢ ص ٦٥٥ ، وفي الكامل في التاريخ : ج ٢ ص ١٤٥ .

(١٧) جلدين : قويين ، ذو عزيمة . واسم الرجل الأول « بابويه » والثانى كان كاتباً حاسباً اسمه « خرخره » .

(١٨) قال رسول الله لها : « قولا له أن ديني وسلطاني سيبلغ ملك كسرى وينتهي الخف والحاfer » وأمرها أن يقولوا لباذان : « أسلم فإن أسلم أقره على ماتحت يده وأملكه على قومه » الكامل : ج ٢ ص ١٤٦ .

(١٩) ويجب القول هنا أن عقلية أهالي بلاد العرب وما جاورها من بلاد الفرس والروم ، كانت مهيأة =

لفارس لما استحل من قتل أشرافهم . فإذا جاءك كتابي هذا فخذ لي الطاعة من قبلك ، وانظر الرجل الذي كان كسرى كتب فيه إليك - يعني رسول الله ﷺ - فلا تهجه حتى يأتيك أمري فيه » .

فما انتهى كتاب شирويه إلى باذان قال : إن هذا الرجل لرسول ، فأسلم وأسلم من كان معه من الفرس ببلاد الين .

وقد قبل مرجليوث القصة ، ولكنـه يقول أن العيون أنـبـأتـ النبي بالقصة ( ولنا تعليق على هذا القول فيما بعد )<sup>(٢٠)</sup> : فكيف يقبلها لصحتها التاريخية ولا يقبل سببـها ؟ بل يرفضه لرفضـه بالتالي « رسالةـ النبي لـكسرـي » ولا يضع سبـباً لإـرسـالـ الرـجـلـيـنـ الجـلـدـيـنـ ولـرـسـالـةـ شـيرـويـهـ ولـإـسـلـامـ باـذـانـ ومنـ مـعـهـ مـنـ فـرـسـ فيـ الـيـنـ ؟؟؟ ...

### ٣ - معركة مؤتة<sup>(٢١)</sup> :

- اعترف المستشرقون مثل « كارل بروكلمان »<sup>(٢٢)</sup> أن معركة مؤتة سنة ٨ هـ كانت ثأراً من الحارث بن أبي شمر الغساني الذي قتل رسول الله عليه وهو : شجاع بن وهب الأنصري<sup>(٢٣)</sup> .

---

لقبـ ظـهـورـ نـبـيـ آـخـرـ الزـمـانـ ولـقـبـولـ هـدـهـ النـبـوـاتـ .ـ حقـ أـنـ هـرـقلـ .ـ كـشـالـ .ـ أـمـرـ صـاحـبـ مـدـيـنـةـ «ـ اـيـلـيـاءـ »ـ أـنـ يـسـطـلـعـ رـأـيـهـ فـيـ ظـهـورـ نـبـيـ آـخـرـ الزـمـانـ .ـ (٢٠)ـ وـذـلـكـ فـيـ الجـلـسـةـ السـادـسـةـ «ـ نـبـوـاتـ مـحـمـدـ »ـ .ـ

(٢١)ـ مـؤـتـةـ :ـ بـالـضـمـ ثـمـ وـاـمـهـمـوـزـةـ وـتـاءـ مـثـنـاـ مـنـ فـوـقـهـاـ ،ـ وـهـيـ قـرـيـةـ مـنـ قـرـىـ الـبـلـقـاءـ فـيـ حـدـودـ الشـامـ ،ـ كـانـتـ تـطـبـيـعـ بـهـاـ السـيـوـفـ .ـ مـعـمـ الـبـلـدـانـ :ـ جـ ٥ـ ،ـ صـ ٢١٩ـ .ـ

(٢٢)ـ «ـ تـارـيـخـ الشـعـوبـ إـلـاسـلـامـيـةـ »ـ ،ـ صـ ٥٩ـ .ـ اـعـتـرـفـ بـقـتـلـ رـسـولـ رـسـولـ اللهـ وـلـمـ يـذـكـرـ اـسـمـ قـاتـلـهـ ،ـ وـلـكـنـهـ قـالـ :ـ «ـ فـجـهزـ النـبـيـ سـرـيـةـ عـدـتـهاـ ثـلـاثـةـ آـلـافـ رـجـلـ اـبـتـغـاءـ الـاقـتصـاصـ مـنـ قـتـلـهـ »ـ وـيـهـنـاـ هـنـاـ «ـ وـجـودـ رـسـولـ »ـ لـرـسـولـ اللهـ خـارـجـ الـجـزـيرـةـ الـعـرـبـيـةـ .ـ

(٢٣)ـ لـعـرـفـةـ أـخـبـارـ مـؤـتـةـ مـفـصـلـةـ رـاجـعـ :ـ الـكـاملـ فـيـ التـارـيـخـ :ـ جـ ٢ـ صـ ١٥٨ـ ،ـ وـالـطـبـرـيـ :ـ جـ ٢ـ صـ ٣٦ـ .ـ

فكيف تكون ( مؤتة ) وسببها قتل الحارث حامل رسالة رسول الله إلى ملك غسان ثم ينكر « مرجليوث وأشياعه » وجود الرسائل ؟؟ .

#### ٤ - وصية النبي ﷺ بأهل مصر :

اعترف بروكمان أيضاً بوصية النبي بأهل مصر . قال رسول الله ﷺ : « إن الله سيفتح عليكم بعدى مصر فاستوصوا بقبطها خيراً ، فإن لهم فيكم صهراً وذمة » <sup>(٢٤)</sup> .

ووجود « مارية القبطية » نفسها زوجة لرسول الله لدليل على الرسائل . فلولا رسالة النبي إلى المقوص والتي حملها « حاطب بن أبي بلترة » لما وصلت مارية إلى جزيرة العرب ! والمقوص ما أرسل هداياته إلى النبي إلا بعد مناقشة طويلة مع حاطب حامل الرسالة ولا طائل من إيرادها هنا .

#### ٥ - الآيات الدالة على عالمية الإسلام :

فالآيات التي توضح دون ريب أو شك عالمية الدعوة الإسلامية وعموم الرسالة . وقد مرت معنا هذه الآيات في صفحة ( ٥٤ / ٥٥ ) :

المدثر : ٣٦ - الفرقان : ١ الأعراف : ١٥٨ ص : ٨٧ - ٨٨ النحل : ٨٩ سباً :  
التوية : ٢٩ - ٣٣ يس : ٦٩ - ٧٠ .

مع الآيات الأخرى التي تحض على الدعوة إلى الله بإقناع ومباحثة . ونشر الإسلام بالحكمة والوعظة الحسنة ومنها :

- ﴿أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمُؤْعِظَةِ الْحَسَنَةِ، وَجَادِلْهُمْ بِمَا تَيَّبَّنَ﴾

---

(٢٤) الطبرى : ج ٤ ص ٢٢٨ . وأورد ابن عبد الحكم ج ١ ص ١ و ٢ روایة مشابهة ، تاريخ الإسلام : ج ١ ص ١٦٦ .

أَحْسَنُ ، إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ ، وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهَتَّدِينَ ﴿٢٥﴾  
[ النحل : ١٢٥ ].

- ﴿ وَمَنْ أَحْسَنَ قَوْلًا مِنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّبِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ، وَلَا تَسْتُوِي الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ أَدْفَعَ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي يَبْيَنكَ وَبَيْنكَ عَذَابَةً كَانَهُ وَلِيُّ حَمِيمٌ ﴾ [ فصلت : ٣٤ - ٣٣ ].

- ﴿ هَا أَنْتُمْ هُؤُلَاءِ حَاجِجُتُمْ فِيهَا لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ ، فَلِمَ تُحَاجِّونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [ آل عمران : ٦٦ ].

- ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَا نَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا نُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا ﴾ [ آل عمران : ٦٤ ].

فهذه الآيات ، مع الآيات الأولى تؤيد تأييداً عظيماً إرسال النبي ﷺ الرسائل لتبلیغ الدعوة التي أمر بها الله عز وجل ، فآيات توضح عموم الرسالة ، ثم آيات تحض على التبلیغ بالحكمة والموعظة الحسنة للناس كافة فماذا تكون النتيجة : إنها تبلیغ الملوك والأمراء المعاصرین لعهد النبوة .

---

(٢٥) هذه الآية مع الآيات الثلاث التالية بعدها ، تحض أهل الكتاب وتدعوهم للمناقشة ، فجملة « يا أهل الكتاب ... » وردت في القرآن الكريم بالوضع التالية :

- آل عمران : ٦٤ ، ٦٥ ، ٧٠ ، ٧١ ، ٩٨ ، ٩٩ .

- النساء : ١٧٠ .

- المائدة : ١٦ ، ٢١ ، ٦٨ ، ٦٢ .

وهرقل والمقوقس والنجمي من أهل الكتاب ، ومن باب أولى أن يدعو النبي ﷺ كسرى إذ لا كتاب ساوي لديه فهو ليس على شيء مطلقاً من عقيدة إلهية .

وآيات أخرى تقول لرسول الله ﷺ فَإِنَّا عَلَيْكَ الْبَلَاغُ ﴿٢٠﴾ . ﴿ مَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاغُ ﴾  
٥ / ٩٩ ، ﴿ فَإِنَّا عَلَيْكَ الْبَلَاغُ ﴾ ١٢ / ٤٠ . ﴿ إِنَّ عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلَاغُ ﴾ ٤٢ / ٤٨ ...  
فالدعوة عالمية وعلى الرسول البلاغ ونؤكد أن هرقل وكسرى ... من سكان هذا العالم الأرضي !

٦ - حديث «ابن حميد»<sup>(٢٦)</sup> : الذي ورد معنا وهو :

قال الطبرى<sup>(٢٧)</sup> . « وحدثنا ابن حميد » قال : حدثنا سلمة ، قال : حدثني ابن إسحاق ، عن يزيد بن أبي حبيب المصرى ، أنه وجد كتاباً فيه تسمية من بعث رسول الله إلى ملوك الحائبين « الكفار » . وما قال لأصحابه حين بعثهم ، فبعث به إلى ابن شهاب الزهرى ، مع ثقة من أهل بلده فعرفه ... .

٧ - إذا قيل أن نابليون وزع منشوراً عند وصوله إلى مصر عام ( ١٧٩٨ م ) على السكان ، وكان أثره كذا وكذا ، وفيه ومضمونه كذا وكذا ، أثره وما فيه جلي في روايات عدة وحوادث صحيحة ، ولسبب نجاته فقدت النسخة الأصلية للمنشور ، فهل يكفي عدم العثور عليه لأن ننكر وجوده ؟

هذا ... وهل اطلع ( مرجليوث ) على كل كتب وخطوطات الفرس والروم  
ولم يجد لرسالة رسول الله أثراً ؟ إذن بماذا يفسر رسالة شIROVIE إلى باذان ؟

ونضيف أن من مصلحة الكهان وبعض المؤرخين المخترفين في الدس والتغريب طمس مثل هذه الرسائل لطمس عالمية الإسلام وعموم الرسالة ، وليس أخبار المؤرخ « ابن العبرى » كمثل ، ب بعيدة عن المؤرخين المحققين الموضوعيين ، فقد عرف بتزويره للوثائق وطمسه روح الفتوحات الإسلامية المشالية ، ويمكن إيراد مثال واحد - لنرى معاً الروح التي عمل بها - هو وأمثاله في تزويره تاريخنا الإسلامي :

(٢٦) محمد بن حميد ( ٢٤٨ هـ - ٨٦٢ م ) : أبو عبد الله محمد بن حميد بن حيان التبىي الرازى : حافظ للحديث من أهل الري ، أخذ عنه كثيرون من الأئمة كأبن حنبل وابن ماجه والترمذى . تهذيب التهذيب : ٩ : ١٢٧ ، وتاريخ بغداد : ٢ : ٢٥٩ ، وميزان الاعتدال : ٣ : ٤٩ ، وشذرات الذهب : ٢ : ١١٨ ، وتسذكرة الحفاظ : ٢ : ٦٧ ، والتبيان : مخطوط . راجع الأعلام للزرکلى : ج ٦ ص ٣٤٢ .

(٢٧) الطبرى : ج ٢ ص ٦٤٥ .

كتاب الرشيد ، الذي رد على كتاب نفور<sup>(٢٨)</sup> ، أوردته المصادر العربية كا  
يلي : « بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ مِنْ هَرُونَ الرَّشِيدَ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ إِلَى نَفْعُورَ كَلْبِ  
الرُّومِ ، قَدْ قَرأتَ كِتَابَكَ يَا ابْنَ الْكَافِرَةِ ، وَالْجَوَابُ مَا تَرَاهُ دُونَ مَا تَسْمَعُه  
وَالسَّلَامُ »<sup>(٢٩)</sup>.

فأورد ابن العبري<sup>(٣٠)</sup> الرسالة كما هي بتغيير وتزوير كلمة واحدة هي كلمة  
« كلب » الروم ، أوردها « ملك » الروم . فهذا التزوير ينطوي على خبث في  
النفس ، وطمس لشيء لا يريد أن يقرّ به . وما أكثر المستشرقين الذين هم بنفسية  
« ابن العبري » .

٨ - الدليل الآخر - والقاطع - وجود رسالة النبي ﷺ للمقوس ،  
المحفوظة في متحف « توب كابي Top Kapi » في اسطنبول ، وقد نشرت مجلة  
العربي في العدد ١١٠ ، ص : ٤٩ صورة الرسالة ، كنا نود نشرها هنا ولكنها لن  
تكون بوضوح مجلة العربي ، فهي هناك بالألوان وجليّة واضحة ، فيمكن الرجوع  
إلى العدد ١١٠ من مجلة العربي ص : ٤٩ .

ووجود هذه الرسالة : يثبت وجود الرسائل الأخرى .

(٢٨) نص رسالة نفور للرشيد : ( من نفور ملك الروم إلى هرون ملك العرب ، أما بعد : فإن الملكة  
التي كانت قبلـي - وهي ايريني - أقامتـكـ مقـامـ الرـخـ وأقـامتـ نفسـهاـ مقـامـ البيدقـ ، فحملـتـ إليـكـ منـ  
أموالـهاـ ماـ كـنـتـ حـقـيقـياـ بـعـدـ نـفـسـكـ إـلـيـهاـ ، لـكـ ذـلـكـ لـضـعـفـ النـسـاءـ وـحـقـهنـ إـذـاـ قـرـأـتـ كـتـابـيـ هـذـاـ  
فارـدـ ماـ حـصـلـ لـكـ مـاـ أـمـوـالـهـاـ وـفـقـدـ نـفـسـكـ بـماـ تـقـعـ بـهـ المـاصـادـرـ لـكـ . وـإـلاـ فالـسـيـفـ يـبـنـاـ وـبـنـكـ ) .  
البداية والنهاية : ج ١٠ ص ١٩٣ ، تاريخ ابن الوردي : ج ١ ص ٢٨٣ ، الكامل في التاريخ :  
الجزء الخامس ، صفحة ١١٨ ، تاريخ الموصل : ص ٢٠٩ ، تاريخ الخلفاء : ص : ٢٨٨ .

(٢٩) الكامل في التاريخ : ج ٥ ص ١١٨ .

(٣٠) وهو غريغوريوس أبو الفرج بن أهرون المعروف بابن العبري ، ولد سنة ١٢٢٦ م في مدينة ملطية  
بأرمنية الصغرى . عاش في أنطاكية ثم صار كبير أساقفتها ... توفي عام ١٢٨٦ م .

« نص رسالة النبي ﷺ إلى المنذر بن ساوي »

بسم الله الرحمن الرحيم من محمد رسول الله إلى المنذر بن ساوي .

سلام عليك فإني أَحْدَدُ اللهَ إِلَيْكَ الَّذِي لَا إِلَهَ غَيْرُهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ  
وَرَسُولُهُ أَمَا بَعْدُ فَإِنِّي أَذْكُرُ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ فَإِنَّهُ مَنْ يَنْصُحُ فِيْنِيْنَا يَنْصُحُ لِنَفْسِهِ وَإِنَّهُ مَنْ يَبْطِئُ  
رَسُولِيْ وَيَتَبَعُ أَمْرِهِمْ فَقَدْ أَطَاعَنِي وَمَنْ نَصَحَ لَهُمْ فَقَدْ نَصَحَ لِي وَإِنْ رَسُولِيْ قَدْ أَثْنَوْا عَلَيْكَ خَيْرًا وَإِنِّي  
قَدْ شَفَعْتُكَ فِي قَوْمٍ كَفَارٍ لِلْمُسْلِمِينَ مَا أَسْلَمُوا عَلَيْهِ وَعَفَوْتُ عَنْ أَهْلِ الذَّنْبِ فَاقْبِلْ مِنْهُمْ  
وَإِنَّكَ مِنْهَا تَصْلِحُ فَلَنْ تَنْعَزَ لَكَ عَمَلُكَ وَمَنْ أَقَامَ عَلَىْ يَهُودِيَّتِهِ أَوْ مُجْوسِيَّتِهِ فَعَلَيْهِ الْجُزْيَةُ .

علامة المختتم

محمد رسول الله

سَمِّ اللَّهُ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ مُصَدَّقٌ رَسُولُ اللَّهِ  
الصَّرِيرُ لَمْ سَاوِي سَلَهُ دَدَهُ مَا يُعَصِّي اللَّهَ  
اللَّهُ الْوَدُّ لَا يَأْتِيهِ وَلَمْ يَمْلِئْ أَرْضَهُ  
اللَّهُ وَمَا يَمْكُثُ سَكَنُهُ وَرَوْحُهُ مَمْبَعُهُ فَالى أَدْرِ  
اللَّهُ تَبَرُّ وَرَبُّ بَاهِهِ مُصَدَّقٌ فَالْمَهَاسِكُ  
لَسْلُوكُ شَامِرٍ مُصَدَّقٌ طَاطُهُ وَمَنْدَكُهُ  
أَرْسَكُهُ عَذَابُهُ لَوْا كَلْبُهُ دَرَرُ اللَّاهُ أَدْرِ  
مُصَدَّقٌ مَائِرٌ - الْمُسْلِمُ مَا اسْلَمُوا لِلَّهِ وَمَا  
أَرْتُمُ - دَلِيلُهُ وَادَّهُ مَهَاصِلُهُ عَلَى هَرَعَهُ لَمْ يَمْلِئْهُ  
عَاهِرُهُ كَلْبُهُ وَلَسْبِيَهُ دَلَّهُ الْغَمَّ مَنْ



صورة رسالة النبي ﷺ إلى المنذر بن ساوي

من هو المنذر بن ساوي

هو المنذر بن ساوي بن الأحسن العبدي ( ١١ - ٢٠٠ هـ ، ٦٣٣ - ٦٣٣ م ) من عبد القيس أو من بني عبد الله بن درام . من تم . أمير في المحايلية والإسلام . كان صاحب « البحرين » وكان رسول الله ﷺ قد بعث إليه العلاء بن الحضرمي قبل فتح مكة حاملاً معه الرسالة « المنشورة » يدعوه إلى الإسلام ، فأسلم وحسن إسلامه واستقر في عمله . ولم يصح خبر وفاته على النبي ﷺ . ومات قبل ردة أهل البحرين .

## ( الجلسة السادسة )

### نبوات محمد

☆ عيون النبي أنت إليه بالأخبار ،  
وجاءته بالحوادث بسرعة مذهلة ،  
فليست نبوءات محمد معجزات دالة  
مشبّهة لنبوته !.

**النائب العام :** « إن عيون<sup>(١)</sup> الرسول كانت تأتيه بالأخبار بسرعة ، واستبعد  
عدول رسولي باذان عن تأديبة واجبها إثر نبوءة النبي بموت كسرى .. وإذا كان  
تاريخ اغتيال كسرى فارس صحيحاً<sup>(٢)</sup>، فإن كل ما يمكن أن تفرضه هو أن هذا  
الاضطراب الذي انتشر على أثر مقتل كسرى كان السبب في نقل عيون الرسول نبا  
هذا الاغتيال إليه »<sup>(٣)</sup>.

**القاضي :** ما دفاعك أيها الإسلام .

**الإسلام :** إن الذي يهدف إليه مرجليوث وأضرابه من هذه الشبهة هو عدم  
الاعتراف بنبوة محمد بن عبد الله . وبالتالي إنكار الوحي والرسالة ، وإن لم يكن  
الذي جاء به محمد وحياً ورسالة ونبياً من الله ، فكيف يكون الوحي ، وكيف  
تكون الرسالة وما هي صفات النبوة ؟ وأي صفة من هذه الصفات لم نجد لها في  
رسول الله محمد ؟ . إن مرجليوث وأشياعه يعترفون بعشرات الرسل والأنبياء فلم  
لا يعترفون بر رسالة محمد وقد حاز كل صفات الأنبياء الذين سبقوه ؟

(١) العين : حاسة الرؤيا ، وهي أيضاً « الماجوس » ، وهذا المعنى هو المراد هنا .

(٢) يوم الثلاثاء ١٠ جمادى الآخرة سنة ٧ هـ ، وذلك بعد فتح حمير بثلاثة أشهر تقريباً .

Margoliouth: Mohammad and the Rise of Islam, p. 368. (٣)

فات مرجليوث في شبهته أشياء وأشياء .. فاته أن يذكر اسمًا واحدًا فقط من العيون الموظفة عند محمد بن عبد الله لتأتيه بالأخبار . وفاته أن الاضطراب الذي انتشر وكان سبباً في نقل عيون الرسول نبأ هذا الاغتيال إليه لم يكن في حيٍّ ضيق ، الاضطراب لم يكن في قرية ولم يكن في مدينة قريبة ، وعلى فرض حدوثه حسب الادعاء ، فإنه لم يكن في مثل هذا القرب الذي يسمح بوصول الأخبار ساعات . إنه كان على بعد ألف ميل أو يزيد .

فات مرجليوث - وبشكل رئيسٍ - أن الرسول ﷺ ، أعلن موت كسرى يوم اغتياله بالذات ، برغم ما بين الحجاز وفارس من بعد ، وخبر موت كسرى لم يصل إلى بلاد الين إلا بعد تنبؤ الرسول بمقتله وعوده رسولي باذان إليه ثم انتظاره وصول الأخبار الرسمية من بلاد فارس .

أما استبعاد مرجليوث عدول رسول باذان عن تنفيذ أمر كسرى لمجرد تنبؤ الرسول بمقتله فرفض لسبعين :

الأول : لماذا رجع الرسولان إلى باذان دون إحضار النبي معهما ؟ إن مرجليوث رفض أن يكون التنبؤ سبباً لعودتها ثم لم يضع سبباً ما لتلك العودة .

إن نفي بعض المحوادث سهل هين ، ولكن من الصعب أو المستحيل أن تقنع الآخرين بما تقول إذا لم تقدم الدليل والبرهان ، ثم نسأل : بماذا يفسر مرجليوث دخول باذان في الإسلام ؟

الثاني : إن عقلية أهالي بلاد العرب وما جاورها من بلاد فارس والروم ، كانت مهيأة لقبول هذه التنبؤات لأنهم كانوا ينتظرون ظهورنبي آخر الزمان ، حتى أن هرقل كتب إلى صاحب مدينة إيلياه يستطيع رأيه في ظهورنبي آخر الزمان<sup>(٤)</sup> .

---

(٤) راجع تاريخ الإسلام : ج ١ ص ١٦٠ / ١٦٣ .

وعلى هذا فإن العقل السليم يرفض ادعاء « مرجليوث » الذي يلقيه بلا أي دعم أو دليل ، ويمكن أن نسأل مرجليوث ومن نسج على منواله :

١ - بماذا تفسر جلوس النبي ﷺ في حرباته الشريف بعد صلاة العصر ، وقد أدار وجهه الكريم الطاهر إلى المصلين ، وقد علت الحمرة ، وغلبته الرعشة والحزن وأخذ يصف ملحمة تدور رحاها في أرض مؤتة ، على بعد مئات الأميال من المدينة المنورة ، بين ثلاثة آلاف من جنده ومائتي ألف من جند الأعداء ، فقال : أخذ الراية زيد بن حارثة فقاتل بها حتى قتل شهيداً ... ثم أخذها جعفر فقاتل بها حتى قتل شهيداً ، ثم صمت برهة وقال : ثم أخذها عبد الله بن رواحة فقاتل بها حتى قتل شهيداً ، ثم أخذ الراية سيف من سيف الله<sup>(٥)</sup> ...

فكيف كانت العيون توصل الأخبار إلى رسول الله ساعة حدوثها فوراً .

٢ - بماذا يفسر « مرجليوث » وصف النبي - الوصف الدقيق - للمسجد الأقصى عندما سأله أبو جهل وقريش معه عن دليل يثبت الإسراء والمعراج ؟ وقد أخبر النبي قريشاً عن عيرها قافلة ، فقال : بعيكم ( بالتنعيم ) - اسم مكان - يقدمها جمل أورق ، عليه غرارتان مخيطتان ، تطلع عليكم من طلوع الشمس ، فخرجوا إلى « الشنية » - مكان قرب مكة - بزمامه أبي جهل ، فجلسوا ينتظرون طلوع الشمس ليكذبوه ﷺ وقال قائل : هذه الشمس قد طلعت . فقال آخر : والله وهذه العير قد طلعت يقدمها بعي أورق كما قال ، فلم يفلحوا في تفسير هذه الظاهرة أو النبوة فقالوا : إن هذا إِلَّا سحر مبين<sup>(٦)</sup> .

ويم يفسر مرجليوث وأتباعه الحادثة التالية ؟ :

(٥) راجع الكامل في التاريخ : ج ٢ ص ١٤٦ ويعني ﷺ استلم الراية : خالد بن الوليد رضي الله عنه .

(٦) راجع تفاصيل الحادثة في كتب السيرة كلها أو بالكامن في التاريخ : ج ٢ ص ٣٦ / ٣٧ .

٢ - بعد بدر جلس عمير بن وهب الجمحي مع صفوان بن أمية قرب الكعبة ، وكان عمير شيطاناً يؤذى النبي وأصحابه وكان ابنه في الأسرى ، قال صفوان : لا خير في العيش بعد من أصيب بيدر ، فقال عمير : صدقت ، ولو لا ذئن عليّ ، وعيال أخشي ضيعتهم ، لركبت إلى محمد حتى أقتلته ، فقال صفوان : ذئنُك عليّ ، وعيالك مع عيالي أسوقهم . فسار إلى المدينة . بعد أن شخذ سيفه وسمّه - كا في الطبرى - فقدمها ، فأمر النبي ﷺ عمر بن الخطاب بإدخاله عليه ، فأخذ عمر بحالة سيفه ، وقال لرجال معه من الأنصار : ادخلوا على رسول الله ﷺ واحدروا هذا الخبيث . فلما رأه النبي ﷺ قال لعمر : اتركه ، ثم قال : ادن يا عمير ، ما جاء بك ؟ قال : جئت لهذا الأسير . ابنه - قال النبي ﷺ : اصدقني ، قال عمير : ما جئت إلا لذلك ، قال ﷺ : بل قعدت أنت وصفوان ، وجرى بينكما كذا وكذا ، فقال عمير : أشهد أنك رسول الله ، هذا الأمر لم يحضره إلا أنا وصفوان ، فالحمد لله الذي هداني للإسلام ، فقال النبي ﷺ ، فقهوا أحكام في دينه وعلموه القرآن ، وأطلقوه أسيره ففعلوا<sup>(٧)</sup> ...

فماذا يفسّر لنا مرجليوث وتلامذته معرفة النبي مثل هذه  
الحوادث ؟ .

٤ - عماذا يفسر « مرجليوث » إخبار النبي ﷺ لصحابته بفتورات  
أمته فيها سيأتي من الزمان مثل :

« إن الله سيفتح عليكم بعد مصر ، فاستوصوا بقبطها خيراً فإن لهم فيكم صهراً  
وذمة »<sup>(٨)</sup> وقد فتحت مصر بعد انتقال النبي ﷺ إلى جوار ربه بحوالي عشر  
سنين ؟ .

(٧) الكامل في التاريخ : ج ٢ ص ٩٥ .

(٨) الطبرى : ج ٤ ص ٢٢٨ .

أُخْبَرَ النَّبِيِّ أَنْشَاءَ حَفْرَ الْخَنْدَقَ بِأَنَّ الْحَيْرَةَ وَقَصْوَرَ كَسْرَى وَقَصْوَرَ الشَّامَ الْمَرْ سَفْتَحَ لَكُمْ<sup>(١)</sup> ، وَقَدْ فَتَحَتْ .

تَنبَأَ عِنْدَ هِجْرَتِهِ إِلَى الْمَدِينَةِ لِسَرَاقَةَ بْنَ مَالِكٍ وَهُوَ فِي أَشَدِ السَّاعَاتِ حَرْجاً ،  
أَنَّهُ سِيلْبِسَ سَوَارِيَ كَسْرَى وَنَطَاقَهُ ، وَتَمَ ذَلِكَ بَعْدَ فَتْحِ الْعَرَاقِ<sup>(٢)</sup> .

تَنبَأَ النَّبِيُّ لِأَمِّ حَرَامَ بْنَتِ مَلْحَانَ زَوْجِ عَبَادَةِ بْنِ الصَّامِتِ أَنَّهَا سَتَرْكِبُ الْبَحْرَ  
غَازِيَّةً فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَقَدْ تَمَ ذَلِكَ فِي خَلَافَةِ عَثَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ<sup>(٣)</sup> .

بِالإِضَافَةِ إِلَى عَشْرَاتِ الْمَعْجَزَاتِ ، الَّتِي جَعَلَ بَعْضُهَا ابْنُ الْأَئِمَّةِ فِي كِتَابِهِ أَسْدَ  
الْغَابَةِ فِي مَعْرِفَةِ الصَّحَابَةِ<sup>(٤)</sup> ، وَمِنْهَا : قَوْلُهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَنْ عَثَانَ : « يَدْخُلُ الْجَنَّةَ عَلَى  
بَلْوَى تَصْبِيبِهِ » وَقَوْلُهُ : « إِنَّ اللَّهَ مَقْمُصُكَ قَمِيصاً فَإِنَّ أَرَادَوكَ عَلَى خَلْعِهِ  
فَلَا تَخْلُعْهُ لَهُمْ » وَقَوْلُهُ : « لَعْلَكَ تُضْرَبُ عَلَى هَذِهِ فَتَخْتَضِبْ » ، يَعْنِي  
جَانِبَ رَأْسِهِ وَلِحِيَتِهِ ، فَكَانَ كَذَلِكَ .

- وَقَالَ عَنِ الْحَسَنِ : « يَصْلِحُ اللَّهُ بِهِ بَيْنَ فَئَتَيْنِ عَظِيمَتِينِ » وَكَانَ ذَلِكَ .

- أُخْبَرَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَنَّ إِحْدَى زَوْجَاتِهِ - وَحْدَرَ عَائِشَةَ أَنْ تَكُونَ هِيَ - تَنبَحُ  
كَلَابَ الْحَوَّابَ ، وَقَدْ نَبَحَتْ كَلَابُ مَاءِ الْحَوَّابِ عَائِشَةَ حَقَّاً فَقَالَتْ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا :  
أَنَا وَاللَّهِ صَاحِبَةُ كَلَابِ الْحَوَّابِ طَرْوَقَاً ، رَدُونِي<sup>(٥)</sup> ...

(٩) الْكَاملُ فِي التَّارِيخِ : ج ٢ ص ١٢٢ / ١٢٣ .

(١٠) الْكَاملُ فِي التَّارِيخِ : ج ٢ ص ٧٤ .

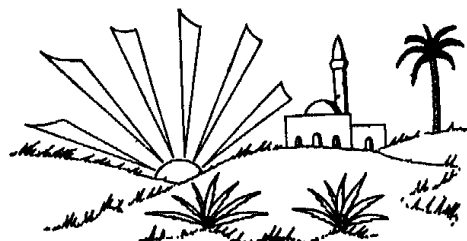
(١١) الْبَدَايَةُ وَالنَّهَايَةُ : ج ٧ ص ١٥٣ .

(١٢) راجِعُ الْجَزءِ الْأَوَّلِ مِنْ كِتَابِ « أَسْدَ الْغَابَةِ فِي مَعْرِفَةِ الصَّحَابَةِ » لِابْنِ الْأَئِمَّةِ ص ٣٦ ، ط : دَارُ  
الشَّعْبِ . وَعِيْنُ الْأَئِمَّةِ : ج ٢ ص ٢٨٦ .

(١٣) تَارِيخُ الطَّبَرِيِّ : ج ٤ ص ٤٥٧ ، ط : دَارُ الْمَعَارِفِ بَصْرَةَ ، وَالْحَوَّابُ : مَوْضِعٌ فِي طَرِيقِ الْبَصَرَةِ ،  
قَالَ أَبُو زِيَادٍ : وَمِنْ مِيَاهِ أَبِي بَكْرِ بْنِ كَلَابِ الْحَوَّابِ ، وَقَالَ نَصْرٌ : الْحَوَّابُ مِنْ مِيَاهِ الْعَرَبِ عَلَى  
طَرِيقِ الْبَصَرَةِ ، مَعْجَمُ الْبَلَدَانِ : ج ٢ ص ٢١٤ .

قال عليه السلام : « يدفن رجل صالح تحت سور القسطنطينية » فكان ذلك الرجل  
الصالح : « أبو أيوب الأنصاري » .

هذا وغيره كثير ، هل كان بعيون أم أنها معجزات النبوة ؟ ليحكم العقل  
- السيد القاضي - !



## ( الجلسة السابعة )

### الفرانسيق

﴿ وَأَفْرَأَيْتُمُ الْلَّاتَ وَالْأُنْثَى ، وَمَنَّا  
الشَّالِّةُ الْأُخْرَى . الْكُمُ الْذُكْرُ وَلَهُ  
الْأُنْثَى . تِلْكَ إِذَا قِنْمَةٌ ضَيْرَى . إِنْ هِيَ  
إِلَّا أَسْمَاءٌ مَمْيَّزُوهَا أَثْمٌ وَآبَاؤُكُمْ  
مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ إِنْ يَتَّبِعُونَ  
إِلَّا الظُّنُونَ وَتَاهُوا أَنْفُسُهُنَّ وَلَقَدْ  
جَاءَهُمْ مِنْ رَبِّهِمْ الْهُدَى ۝ 〉  
[ النجم : ١٩ - ٢٢ ]

وقف النائب العام وهو اليوم « الموسوعة التاريخية للقرن الوسطى » التي أصدرتها جامعة كمبريدج . وكارل بروكلمان<sup>(١)</sup> ، والتهمة هي : اعترف النبي في السنوات الأولى من بعثته بالهبة الكعبة الثلاث . اللوati كان مواطنه يعتبرونها

(١) تاريخ الشعوب الإسلامية : ص ٣٤ / ٣٥ .

وردت القصة في كتاب : دراسات تاريخية باللغة الإنجليزية للسنة الثالثة من قسم التاريخ تحت عنوان : The Beginning of Opposition, The « Satanic Verses ».

أي بدء المعارضة والآيات الشيطانية ، في ص ١ إلى ٢٢ .

ومن الملحوظ أن الكاتب قطع بثبوت الروايات لورودها في الطبرى دون أن يذكر أن الطبرى معروف بالجمع الكثير وباستقصاء الروايات منها كان حظها من الصحة . مع أنه يضعف بعض الروايات الصحيحة لأحداث أخرى بوضع جلة : « القصة التقليدية » . وللحقيقة أقول : يضى الطالب سنة دراسية ليدرس : الفرانسيق . والمجرة إلى الحبطة هجرة اقتصادية والخلاف المزعوم بين الصديق وعثمان بن مظعون على الزعامة في حياة النبي ﷺ : وحديث الإفك ... لماذا هذا التخbir مثل هذه المواضيع - والتي لها ردود كثيرة - وينفل حال وروعه الأحداث الأخرى وخاصة الحضارة العربية الإسلامية ؟

بنات الله . وأشار إليه في إحدى الآيات الموجة - كذا - إليه بقوله : تلك الغرانيق العلّى . وإن شفاعتهن ترتضي . ثم قوي شعور النبي بالوحدانية ، فلم يعترف بغير الملائكة شفاء عند الله وجاءت السورة الثالثة والخمسون وفيها إنكار لأن تكون الآلهة الثلاث بنات الله .

يأمر القاضي الإسلام بالدفاع عن نفسه .

الإسلام : يكاد يجمع المستشرقون على قبول مسألة الغرانيق على أنها قضية مسلمة ، دون عرضها على محك النقد والتحليل ، أو العقل والمنطق والتحميس ، لأنهم لا يحبون أن ينكشف الحق في مسألة تصلح موضعًا للكلام والتجريح باستثناء المؤرخ الإيطالي « غيتاني » الذي جرى مع الحقين من علماء المسلمين على إنكار قصة الغرانيق لتهافتها في الإسناد وفي الحوادث .

ملخص « حكاية الغرانيق » : أن النبي ﷺ لما رأى تجنب قريش إيهاء وإيذاءهم لأصحابه تمنى فقال : ليته لا ينزل عليَّ شيء ينفرهم مني ، وقارب قومه ودنا منهم ودنوا منه ، فجلس يوماً في نادٍ من تلك الأندية التي تقوم حول الكعبة فقرأ عليهم سورة النجم حتى وصل قوله تعالى : ﴿ أَفَرَأَيْتِ الْلَّاتِ وَالْعَزِيزِ وَمَنَاةَ الْثَالِثَةِ الْأُخْرَى ﴾ ثم قرأ بعد ذلك : تلك الغرانيق العلَى وإن شفاعتهم لترتجى . ثم مضى في قراءة السورة حتى آخرها ، وسجد وسجد القوم جميعاً لم يتختلف منهم أحد . حتى أن الوليد بن المغيرة هرم له ملء يحيى لم يستطع السجود فحمل في كفة حفنة تراب وسجد عليها<sup>(٢)</sup> .

وأعلنت قريش رضاها عما تلا النبي ﷺ ، وقالوا : قد عرفنا أن الله يحيي ويحيي وينخلق ويرزق ولكن آهتنا هذه تشفع لنا عنده ، أما إذ جعلت لها نصيباً

(٢) راجع تفسير القرآن العظيم لابن كثير، الجزء الثالث ص ٢٢٩ / ٢٢٠ ، ط : دار إحياء التراث العربي ( بيروت ) .

فنحن معك ، وبذلك زال وجه الخلاف بينه وبينهم ، وبلغ ذلك مسامع المسلمين في أرض الحبشة ، فقالوا : عشائرنا أحب إلينا ، وخرجوا راجعين حتى إذا كانوا دون مكة بساعة من نهار ، لقوا ركبًا من كانة فسألوهم فقالوا : ذكر آلهتهم بخير فتابعه الملا ، ثم ارتد عنها ، فعاد فشم آلهتهم وعادوا له بالشر . وائتم المسلمين ما يصنعون فلم يطيقوا عن لقاء أهلهم صبراً فدخلوا مكة .

وتضيف بعض كتب التاريخ والطبقات أن النبي عليه السلام ارتد عن ذكر آلهة قريش بالخير لأنه كبر عليه قول قريش : أما إذا جعلت لأهتنا نصيباً فنحن معك . ولأنه حين عرض على جبريل في المساء سورة النجم وفيها مسألة الغرانيق قال له جبريل : أوجئتك بهاتين الكلمتين ؟ فأجابه النبي ﷺ : قلتُ على الله مالم يقل ؟ ثم أوحى الله إلى نبيه : هٰ وَإِنْ كَادُوا لِيَفْتَنُوكَ عَنِ الذِّي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ لِتَقْتُرِيَ عَلَيْنَا غَيْرَهُ ، وَإِذَا لَاتَّخَذْنَاهُ خَلِيلًا ، وَلَوْلَا أَنْ تَبَتَّنَاكَ لَقَدْ كِدْتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيلًا ، إِذَا لَأَذْقَنَاكَ ضِعْفَ الْحَيَاةِ وَضِعْفَ الْمَمَاتِ ثُمَّ لَاتَّجِدْ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيرًا هٰ [ الإسراء : ٧٣ - ٧٥ ] .

وهناك عاد عليه السلام يذكر آلهة قريش بالشر ويسبها وعادت قريش إلى مناؤاته وإيذاء أصحابه . وصححت الآيات بعد نسخ الآيات التي امتدحت أصنام قريش . وأيد رواة هذه « الحكاية » حكايتهم بالأية » هٰ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلَا تَبِي إِلَّا إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أُمْنِيَّتِهِ فَيُنَسِّخُ اللَّهُ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ يَحْكِمُ اللَّهُ آيَاتِهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ حَكِيمٌ هٰ [ الحج : ٥٢ ] .

واستناداً إلى القرآن والسنة واللغة والمعقول والتاريخ نفسه فإن هذا مرفوض ومدحوض :

١ - مرفوض باطل محتاجين بقوله تعالى : هٰ وَلَوْ تَقُولَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ، لَأَخْذُنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ ، ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ هٰ [ الحاقة :

٤٤ و ٤٥ و ٤٦ ] ، ولقوله عز وجل : ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى ، إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى بِهِ [ النَّجْمُ : ٣ و ٤ ] .

ولو حصل مثل هذا الشيء الذي ورد في «الحكاية» لكان مناقضاً للآيات السابقة ، والآية التي احتاج بها مدعوا «الحكاية» نفسها تتضمن تبليغ النبي ﷺ على عدم مداهنة قريش مطلقاً : ﴿ وَلَوْلَا أَنْ ثَبَّتَنَاكَ لَقَدْ كِدْتَ تَرْكَنَ إِلَيْهِمْ شَيْئاً قَلِيلًا ﴾ ، وقريش أحبت المداهنة لكن لم يستجب رسول الله لتبليغ الله له .

ولقوله تعالى : ﴿ فَلَا تُطِعِ الْكَذَّابِينَ ، وَدُوَا لَوْ تُدْهِنُ فَيَدْهِنُونَ ، وَلَا تُطِعِ كُلَّ حَلَّافٍ مَهِينٍ ﴾ [ ن : ٨ - ١١ ] .

قال ابن عباس في تفسير هذه الآيات : لو ترخص لهم في رخصون ، وقال مجاهد : تركن إلى آهاتهم وتترك ما أنت عليه من الحق<sup>(٢)</sup> . ولكن «لاتطع» الكاذب لضعفه ومهانته إنما يتقي بأيمانه الكاذبة مكابرة وضعاً . فهنا أمر بعدم إطاعة المداهنين فكيف لمن لا ينطق عن الهوى . الإطاعة ومخالفة الأمر أو التّقول . فلو تقول : ﴿ لَاخَذْنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ ، ثُمَّ لَقْطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ ﴾ .

ويرفض صاحب «الإبريز»<sup>(٤)</sup> حكاية الغرانيق كليلة لرفض عياض وابن عربي لها . وذلك لضعف نقلتها واضطراب روایتها . وانقطاع أسنادها ، فيقول لو أنها وقعت لارتد كثیر من أسلم وهذا مالم يحدث .

ويفسر الآية التي احتاج بها مرددوا هذه الحكاية بقوله : إن هذه الآية تشير إلى أن كلنبي يتنى الإيمان لأمته ويحرص عليه . ونبيننا من جملتهم . فقد قال الله فيه : ﴿ فَلَعْلَكَ بَاتِحَّ نَفْسَكَ عَلَى آثَارِهِمْ إِنْ لَمْ يُؤْمِنُوا بِهَذَا الْحَدِيثِ أَسْفًا بِهِ

(٢) تفسير ابن كثير : ج ٤ ص ٤٠٣ .

(٤) «الإبريز» تأليف أحد بن المبارك . ط . مصطفى الباجي الحلبي بمصر ١٩٦١ الصفحات من : ٢٤٤ / ٢٤٠

[ الكهف : ٦ ] . فالناس إذن قد اختلفوا ﴿ فِيْنَمِّ مَنْ آمَنَ وَمِنْهُمْ مَنْ كَفَرَ ﴾  
[ البقرة : ٢٥٣ ] .

فأما من كفر فقد ألقى عليه الشيطان من الوساوس القادحة له في الرسالة فكفر ، وكذا المؤمن لا يخلو من وساوس لأنها لازمة للإيمان بالغيب في الغالب ، فينسخ الله ما يلقيه الشيطان في قلوب أمم الرسل ويحكم آياته الدالة على الوحدانية والرسالة ويبقى ذلك في قلوب المنافقين والكافر <sup>(٥)</sup> .

ويقول صاحب الإبريز : « وبالجملة فالتفسير الصحيح للأية هو الذي يوفي بثلاثة أمور : العموم الذي في أنها ، والتعليق الذي في آخرها ، ويعطي للرسالة حقها » <sup>(٦)</sup> .

وقد تكون قريش قد اختلفت حادثة الغرانيق وروجها المنافقون لأن خطتهم : ﴿ وَإِنْ كَادُوا لَيَفْتَنُوكَ عَنِ الَّذِي أُوحِيَنَا إِلَيْكَ لِتَفْتَرِي عَلَيْنَا غَيْرَهُ ، وَإِذَا لَاتَّخَذُوكَ خَلِيلًا ﴾ [ الإسراء : ٧٣ ] .

فcriش اختلفت الحكاية ليرجع المهاجرون من الحبشة وهم الذين فروا من اضطهادها ، ودليل رغبتها في عودة المهاجرين - وهم طلبتها - أن وفدها إلى النجاشي طلب منه رد هؤلاء المهاجرين إلى قومهم ، وذلك بعد هجرتهم الثانية إلى الحبشة .

٢ - أما السنّة : فالنبي ﷺ لم يحترم الأصنام في الجاهلية إذ لم يعرف عنه أنه تقرب لصنم بل قال : « بَعْضَ إِلَيَّ الْأَوْثَانُ وَالشِّعْرُ » . وأن علياً كرم الله وجهه ، لم يسجد ولم يقترب إلى صنم . وأن الذي أدبه ربها فأحسن تأدبيه أولى به أن

---

(٥) المرجع السابق ص ٢٤٣ .

(٦) المرجع السابق ص ٢٤٤ .

لا يقنع بضم . فما هم النبي ﷺ عمل من أعمال الجاهلية قبل النبوة إلا عصمه الله ، فكيف به في الإسلام ؟ .

سئل ابن خزيمة عن هذه القصة فقال من وضع الزنادقة . وقال البيهقي هذه القصة غير ثابتة من جهة النقل ، ورواية البخاري عارية عن ذكر الغرانيق .

ورد في تفسير ابن كثير - الذي يعتبر حجة في الحديث ، وتفسيره معروف أنه من قسم التفسير بالتأثر - وفي الجزء الثالث ، الصفحة ٢٢٩ / ٢٣٠ : أن حديث الغرانيق « مرسى » ، والحديث المرسل : حديث سقط منه الصدّيق ، وفي مصطلح الحديث قاعدة تنص على أن إرسال الحديث سبب لضعفه<sup>(٧)</sup> ، فهو حديث ضعيف قطعاً .

وما يضعف الرواية ويؤكّد أنها موضوعة مبتدعة ، اختلاف النص عند الذين وضعوها في كتبهم : فمنهم من أورد النص : تلك الغرانيق العلي وأن شفاعتهن لترجى . ووردت : تلك الغرانيق العلي وأن شفاعتهن تُرضى . ووردت : تلك الغرانيق العلي وأن شفاعتهن ترجى . ووردت في الجزء الخامس من تفسير ابن كثير والبغوي ج ٥ ص ٦٠٣ : وأن شفاعتها لترجى ، وأنها مع الغرانيق العلي .

طعن الإمام البيهقي في هذه القصة من جهة النقل وذكر أن رواتها مطعون فيهم .

قال الإمام ابن حزم : « والحديث الذي فيه : وأنهن الغرانيق العلا ، وأن شفاعتهن لترجى . فكذب بحث لأنه لم يصلح من طريق النقل ولا معنى للاشتغال به ، إذ وضع الكذب لا يعجز عنه أحد »<sup>(٨)</sup> .

---

(٧) إلا مراسيل « سعيد بن المسيب » رضي الله عنه فهي معتقدة فقط ، لمعرفته بورعه وتقواه وإيمانه .

(٨) راجع « الإسلام بين الإنفاق والمجحود » ص ٦٩ إلى ص ٧٢ .

٣ - أما اللغة العربية : فدفعت بلفظها اللغوي بتحليل الشيخ محمد عبده « حكاية الغرانيق » : إن العرب لم يصيروا آهتم بالغرانيق قطعاً، لم يأت لهم في نظم ولا في خطب . ولم يكن ذلك جارياً على أسلوبهم ، ولم يستعمل « الغرنوق » و « الغرنيق » إلا لاستعماله الحقيقي بكونه طائراً مائياً أسود أو أبيض - واسمها : مالك الحزين - واستعمل لغة بشكل مجازي للشاب الأبيض الجميل .

٤ - ومن المعقول : أن النبي ﷺ ما كان يصلّي عند البيت في بدء الدعوة إلا في أوقات الخلوة ولشدة عداوة قريش ما كانوا يتذمرون ليقرأ القرآن وهم يسمعون . وورد أن الصحابة كانوا يذهبون إلى شعاب مكة للاجتاء والصلوة خشية من إيذاء قريش لهم . واطلع عليهم نفر من سفهاء قريش فناكروهم وعابوا عليهم دينهم فاقتتلوا ...

٥ - ومن الناحية التاريخية : نورد رد الدكتور عمر فروخ على إيراد « بروكلمان » لهذه « الحكاية »<sup>(١)</sup> .

قال الدكتور فروخ مامفادة : وأمسك المبشرون وبعض المستشرقين بهذه الرواية وذُكر أن الرسول ﷺ إنما فعل ذلك لما قاومه مشركون مكة ، فأحب أن يتقرب منهم ، فمدح آهتم فعدوا هذا تراجعاً عن تشديده في التوحيد ومهاجمة الأصنام ، ولقد وجدت أن أحسن رد على هذه الفريدة ما ذكره العالم الهندي مولانا محمد علي<sup>(٢)</sup> :

قال إن هذه الرواية وردت عند الواقدي وعند الطبرى ، ومع ذلك فإنها لا ظل لها من الحقيقة ، فإن كل عمل من أعمال رسول الله ﷺ منافق مثل هذا الاتجاه . أضف إلى ذلك أن الواقدي معروف بسرد الإسرائيليات وبسرد الخرافات ،

(١) هامش ص ٣٥ ، كتاب « تاريخ الشعوب الإسلامية » لبروكمان .

The Holy Qur'an, Second Edition. Lahore 1920, P 1016, note, 2382. (٢)

وكذلك الطبرى معروف بالجمع الكثير وباستقصاء الروايات منها كان حظها من الصحة .

على أننا لو رجعنا إلى روایة محمد بن إسحاق أو إلى صحيح البخاري وهو الذي لم يغادر من حياة الرسول ﷺ شيئاً إلا ذكره لم تر لقصة الغرانيق أثراً ، وابن إسحاق جاء قبل الواقدي بأربعين سنة وقبل الطبرى بنحو مائة وخمسين سنة أو تزيد . أما البخارى فقد كان معاصرًا للواقدي ، ومع ذلك لم يذكر هذه القصة ، ثم أن الواقدى معروف عند المحدثين بأنه يضع الأحاديث . وأنه غير ثقة فيها يروى ، وكذلك لم يذكرها أحد من رواة الحديث .

وإذا عدنا إلى قراءة الآيات نفسها بالتسلسل وجدناها : ﴿ أَفَرَأَيْتُمُ اللَّاتَ وَالْعَزَّى ، وَمَنَّاةَ السَّالِتَةِ الْأُخْرَى ، أَكُمُ الذَّكْرَ وَلَهُ الْأَشْيَى ؟ تِلْكَ إِذَا قِسْمَةَ ضِيزَى <sup>(١)</sup> ، إِنْ هِيَ إِلَّا أَسْمَاءٌ سَمِّيَّتُوهَا أَنْتُمْ وَآباؤُكُمْ ، مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ ، إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظُّنُنَ وَمَا تَهْوَى الْأَنْفُسُ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ زَبَّيْمَ الْمَهْدَى <sup>هـ</sup>﴾ [ النجم : ١٩ - ٢٣ ] .

فليس من المعقول أن تخسر بين هذه الآيات المتالية آية مناقضة لها في أصل العقيدة الإسلامية وصلب دعوة محمد ﷺ .

ورجعت إلى الرواية في الكامل في التاریخ فوجدها ، فرفضتها قطعاً لأن صاحب «الكمال» ابن الأثير المزري متوفى سنة ٦٢٠ هـ أي عاش بعد الطبرى بكثير ، بينما ابن جرير الطبرى الذي عرف عنه كثرة الجمع وباستقصاء الروايات منها كان حظها من الصحة متوفى عام ٣١٠ هـ . فهي قطعاً من وضع الزنادقة كما ورد في هامش ص ٥٢ . في الكامل نفسه ج ٢ .

☆ ☆ ☆

---

(١) قسمة جائزة ، مختار الصحاح : ٢٨٥ .

( الجلسة الثامنة )

## لو تحالفت القبائل

\* يَرِيدُونَ لِيُطْفَئُوا نُورَ اللَّهِ  
بِأَفْوَاهِهِمْ وَاللَّهُ مَتَّمْ نُورَهُ وَلَوْكَرَةُ  
الْكَافِرُونَ ، هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ  
بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الْدِينِ  
كُلِّهِ وَلَوْكَرَةُ الْمُشْرِكُونَ .

[ الصنف : ٦٨ ]

النائب العام وقف ليقول : « ولو أن القبائل العربية استطاعت أن تعقد فيما بينها محالفات حربية دقيقة ضد محمد للدفاع عن طقوسها وشعائرها الدينية والذود عن استقلالها ، الأمر الذي كان ذا أهمية في نظر تلك القبائل ، لأصبح جهاد محمد في مناجزتها جهاداً في غير عدو ، إلا أن عجز العربي القبح عن أن يجمع شتات القبائل المتفرقة ، وأن يوحّد بين البطون الممزقة للعمل تحت لواء واحد - حتى لو كان ذلك في سبيل الظفر بغايات سامية وأغراض خطيرة الشأن - فإن ذلك قد سمح له أن يخضعهم لدينه القبيلة تلو الأخرى ، وأن ينتصر عليها بكل الوسائل ، تارة بالقوة والقهر ، وتارة بالمحالفات الودية والوسائل السلمية ، وإن المدايا التي كان الرسول يتآلف بها قلوب الناشئين في الدين ، وكذلك خاصة القوم وصفوتهم الذين لم يتغلغل الإيمان بعد في قلوبهم ، كان لها أثر كبير في قلوب العرب ، حتى أصبحوا يدخلون في دين الله أفراداً وجماعات »<sup>(١)</sup> .

وقف الإسلام ليفنّد شبهة « نولد كه » هذه بكلمات قليلة بسيطة من واقع التاريخ الإسلامي فقال :

(١) راجع تاريخ الإسلام : ج ١ ص ١٣٩ . حيث تجد الشبهة وهي للستشرق « نولد كه » .

١ - لم يفطن نولدكه لاجتاع العرب على حرب الرسول ﷺ في غزوة الأحزاب ، فقد حزبوا الأحزاب عليه وأغاروا على المدينة وحاصروها وضيقوا على أهلها حتى كان المسلم يخشى أن يخرج لقضاء حاجته ، اشتد الخوف وعظم البلاء على المسلمين إذ ذاك ، وظهر نفاق الكثرين حتى قال متعب بن قشير أخو بني عمرو بن عوف : كان محمد يدعنا أن نأكل كنوز كسرى وقيصر ، وأحدنا اليوم لا يأمن على نفسه أن يذهب إلى الغائط<sup>(٢)</sup> .

فقد أقبلت قريش ومعها كنانة وتمامة وغطفان في عشرة آلاف ، وتحالفت معها قبيلة بني قريظة اليهودية التي تقضي العهد مع النبي ﷺ .

ولكن هذه الحرب أظهرت مقدرة الرسول الحربية ، ومررتها السياسية : إذ نفذ مشورة سلمان الفارسي بمحفر الخندق . وهي من الأعمال الحربية التي لم تعرفها العرب من قبل . حتى لقد دهشت قريش عندما رأته وقال قائلهم : « والله إن هذه لمكيدة ما كانت الغرب تكيد لها »<sup>(٣)</sup> . كما تحملت حنكته السياسية في مساومة غطفان لزلزلتها عن موقفها إلى جانب قريش . لقد فاوض رسول الله ﷺ غطفان وأطمعها في ثلث غلة المدينة ثم عدل عن ذلك ورفضه ، فتوهمت غطفان أن مركزه قد تحسن ، وأنه مقبل على حرب الأحزاب وإجلائهم ، وما زاد هذا الوهم تحقق غطفان من عدول بني قريظة عن مناصرة الأحزاب ، وعزمها على تقديم سادات قريش وغطفان إلى الرسول ﷺ ليقتلهم<sup>(٤)</sup> ، فتحقق التفريق بين الأحزاب وبين بني قريظة . هذا إلى ما أبداه الرسول ﷺ من المهارة في مصايرة المسلمين ، وتشجيعهم على تحمل الجوع والجهد والعرى في تلك الأيام التي عصفت بها قدرة الله بعسكر قريش واضطرتهم إلى الجلاء<sup>(٥)</sup> .

(٢) ابن هشام : ج ٢ ص ٢٢٨ ، تاريخ اليعقوبي : ج ٢ ص ٥١ .

(٣) ابن هشام : ج ٢ ص ٢٤٠ .

(٤) الذي فرق الأحزاب وبني قريظة هو « نعيم بن مسعود الأشعري » .

(٥) تاريخ الإسلام : ج ١ ص ١١٩ / ١٢٠

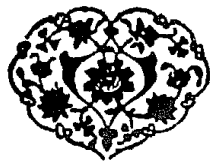
ونسي « نولدكه » محاصرة النبي ﷺ وقومه في شعبٍ من شباب مكة لمدة ثلاثة سنين من قبل قريش ، لا يسع لهم ولا شراء ولا يتزوجون منهم ولا يزوجونهم ، لقد كانت مقاطعة ولكن الصبر والثبات أخرج النبي ﷺ من هذه الأزمة منصوراً<sup>(١)</sup> .

ونسي « نولدكه » أيضاً الحلف المركز الذي تزعمته « خيبر » وضم اليه فدك ويهود فدك ويهود وادي القرى الذي قضى عليه النبي ﷺ .

فأحلاف كثيرة ومركزة قامت ضد محمد ودعوته ، ولكن مقدرتها على التحالف الحربية والسياسية مع التوفيق الإلهي قضت على هذه الأحلاف ولم تفلح برغم أنها أضعف قوة محمد و أصحابه ، غير أن المعونة الإلهية كانت دوماً معه .

وأخيراً التحالف يكون لقوم قلة ضد كثرة ، والنبي ﷺ ما خاض حرباً وكان بها عدد جيشه أكبر من عدد جيش المشركين : في بدر ، في أحد ، في الخندق ، في فتح مكة ، في غزوة تبوك ... جيش الإيمان قلة ، وجيش الكفر كثرة ، فلماذا التحالف ؟

﴿ يَرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَاللَّهُ مُتِمٌّ نُورِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ ، هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْمَهْدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الَّذِينَ كُلُّهُمْ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ [الصف : ٨ و ٩] .




---

(١) راجع ابن هشام : ج ١ ص ٣٦٠ / ٣٧٢ / ٣٧٥ / ٣٩٩ / ٣٩٧ .

( الجلسة التاسعة )

## انتشار الإسلام

☆ « رَمَتْنِي بِذَاهِنَاهَا .. وَأَنْتَنِتْ »  
مثل عربي  
يدخل الإسلام إلى قاعة المحكمة ، فيأمر القاضي النائب العام أن يعرض شبهته  
واتهامه ، فيقف النائب العام ، ويوجهه إلى الإسلام التهمة التالية :

- كيف يتسلق في عقل إنسان مفكر موضوعي يبتغي الحقيقة ، أن ينادي  
الإسلام بحرية الفكر والعتقد . ويدعى الحجة والإقناع كا ورد في قوله تعالى :

﴿ لَا إِكْرَاهٌ فِي الدِّينِ قُدْتَبَيْنَ الرُّشُدَ مِنَ الْغَيِّ ﴾ [ البقرة : ٢٥٦ ] .  
﴿ وَقُلِّ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ ، فَمَنْ شَاءَ فَلَيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلَيَكُفِرْ ﴾ [ الكهف :  
٢٩ ] .  
﴿ فَإِنْ تَوَلُّوا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلَاغُ الْبَيِّنُ ﴾ [ النحل : ٨٢ ] .

ثم يعتقد على السيف ليفرض نفسه على الشعوب ؟ :

« يتحتم على المسلم أن يعلن العداوة على غير المسلمين حيث وجدتهم ، لأن  
محاربة غير المسلمين واجب ديني » <sup>(١)</sup> .

« من الثابت أن الإسلام لم يكن يصادف نجاحاً إلاً عندما كان يهدف إلى  
الغزو » <sup>(٢)</sup> .

(١) راجع كارل بروكلمان ، تاريخ الشعوب الإسلامية : ص ٧٨ .

(٢) راجع : Caetani vol , 1 , P . 663 . Muir 2 col , IV , PP . 107 - 88 . و فردرريك دينسون موريس في : The Religions of the Word P . 28 « Cambridge , 1852 » .

ويرجع كل من «مور» و«غيتاني» : «ازدياد عدد المؤمنين إلى الانتصارات العسكرية وإكراه الناس على الدعوة الموجودة في تعاليم الإسلام»<sup>(٢)</sup>.

«أخضع سيف الإسلام شعوبَ أفريقيا وأسية شعباً بعد شعب»<sup>(٤)</sup>.

«أن تاريخ الإسلام كان سلسلة مخيفة من سفك الدماء والهروب والمذابح»<sup>(٥)</sup>.

«في القرن السابع للميلاد بُرِزَ في الشرق عدو جديد ، ذلك هو الإسلام الذي أَسَّسَ على القوة ، وقام على أشد أنواع التتعصب ، لقد وضع محمد السيف في أيدي الذين اتباعه . وتساهل في أقدس قوانين الأخلاق ، ثم سمح لأتباعه بالفجور والسلب ، ووعد الذين يهلكون في القتال بالاستئام الدائم بالملذات»<sup>(٦)</sup>.

«وقد أمر محمد أتباعه أن يحملوا العالم كله على الإسلام بالسيف إذا اقتضت الضرورة»<sup>(٧)</sup>.

«إن هؤلاء العرب قد فرضوا دينَهُم بالقوة وقالوا للناس : «أَسْلِمُوا أو مَوْتُوا» . «بياناً أتباع المسيح ربحوا النفوس بِرِّهِمْ وإنسانهم»<sup>(٨)</sup>.

☆ ☆ ☆

(٢) الدعوة إلى الإسلام ص ٤٦٩ : The Religions of the World, P.28. «Cambridge, 1852».

(٤) التبشير والاستعمار ص ٤١ . عن : Islam and Mission: 43.

(٥) هذا كلام : لطفي ليفونيان Levonian 9.

(٦) كتاب «البحث عن الدين الحقيقي» تأليف المنسينور كولي . ط ١٩٢٨ ، ص ٢٢٠ .

(٧) كتاب «تاريخ عحضرات ج . ايذاك . للشرق الأدنى» ص ٢٢ . والكتاب يدرس لطلاب

الصف الخامس في المدارس الفرنسية في بيروت» .

(٨) كتاب «تاريخ فرنسة» تأليف هـ . غيومان وف . لوسيتر . ص ٨٠ - ٨٢ «وكان يدرس في لبنان» .

سمع الإسلام هذه الادعاءات ووقف بعزم وقوه ليرد على هؤلاء المستشرين  
وخصوصاً أن بعض هذه الآراء تدرس في المدارس التبشيرية في الوطن العربي  
وبالتحديد فهي تقرر لصفوف المرحلة الابتدائية ليخرج المبشرون جيلاً كارهاً  
حاقداً على الإسلام .

- سيادة القاضي -

بدأ الرسول العربي الكريم ﷺ دعوته في مكة بأن عرض الإسلام على بعض أصحابه الثقات : فأسلم الصديق وعثمان وابن العوام وسعد وابن عوف وغيرهم .. كما عرض نفسه في موسم الحج على القبائل داعياً إلى دين الله عز وجل . فاستجاب قوم من الأوس والخزرج . وبقي النبي ﷺ يدعوي في مكة محتلاً الأذى والألم . والاضطهاد والظلم من قريش ، وهاجر إلى المدينة دون أن يريق قطرة دم ، وبعد قيام دولة الإسلام في المدينة المنورة حارب النبي ﷺ الفئات التالية :

- ١ - قريش « سكان مكة المكرمة » .
  - ٢ - اليهود « في المدينة المنورة وفي خيبر » .
  - ٣ - الروم والغساسنة العرب الخاضعين لهم .

فَلِمَّا حَارَبَ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمُسْلِمُونَ هُؤُلَاءِ ؟

۱ - قریش :

(٩) مکیہ۔

سبيل الله - كما ورد في سورة البروج وهي مكية - وذكر له قصص الأنبياء في «سورة الأنبياء» ومنها قصة «ذى النون» «يونس عليه السلام». ومغزاها أن اصبر في قومك ولا تكن كذى النون الذي لم يصبر وهو ذهب مغاضباً <sup>(١٠)</sup> [ الأنبياء : ٨٧ ] فصبر الله عز وجل النبي عليه صلواته ، وصبر النبي عليه صاحبته .

هاجر النبي عليه صلواته وصودرت أمواله وأموال المسلمين فظلم وظلم أصحابه ، وفي المدينة أعلن على قريش مقابل مسبق ، حرباً اقتصادية يرغماها بها على الاعتراف بحقوقه في مكة وحقه في نشر الدعوة ، فخرج يريد قافلة أبي سفيان ولكنها تكنت من الإفلات ، ولكن قريشاً خرجت إلى رسول الله عليه صلواته بقضائها وقضيتها ، بكمال قوتها حتى عيدها خرجوا معها ، فأذن الله لنبيه بالقتال بالأيات التالية :

﴿ أَذِنْ لِلّذِينَ يُقَاتِلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلْمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ، الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقٍّ إِلَّا أَنْ يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ ﴾ [ الحج : ٣٩ - ٤٠ ].

﴿ وَقَاتَلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ، وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ تَفِقُّهُمْ وَأَخْرِجُوهُمْ مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ وَالْفِتْنَةُ أَشَدُّ مِنَ الْقَتْلِ وَلَا تَقَاتِلُوهُمْ عِنْدَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ حَتَّى يُقَاتِلُوكُمْ فِيهِ فَإِنْ قَاتَلُوكُمْ فَاقْتُلُوهُمْ كَذَلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ ، فَإِنْ أَنْتَهُوا فِيَنَ اللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ، وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ فِيَنَ انْتَهُوا فَلَا عَدُوانَ إِلَّا عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ [ البقرة : ١٩٠ - ١٩٣ ].

﴿ وَمَا لَكُمْ لَا تَقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالْمُسْتَضْعِفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوَلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبُّنَا أَخْرَجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقُرْيَةِ الظَّالِمُونَ أَهْلُهَا ، وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ نَصِيرًا ﴾ [ النساء : ٧٥ ].

فنرى أن القتال لم يشرع إلا « دفاعاً عن النفس » وما إلى ذلك من العرض

(١٠) وهي مكية .

والمال ، وما يذكر بالفخر والكرامة لرسول الله . وكل سيرته عزة وفخر وكراهة <sup>عليه السلام</sup> - أنه في بدر مأراد قتالاً أو سفك دماء ، إنه أراد حرباً اقتصادية ليغوص عما ذهب وصودر في مكة ، وفي أحد أراد البقاء في المدينة والمحاصرة لدفع قريش بأقل خسائر ، وفي الخندق - غزوة الأحزاب - اخذ <sup>عليه السلام</sup> موقف المدافع وفرق قريشاً بإنشاب خلاف بينهم كي لا تزهق أرواح من الطرفين ، وعندما أراد فتح مكة <sup>(١)</sup> أغلق وقطع الطرق الذاهبة إلى مكة كي يعود إلى بلده التي أخرج منها ، وليفهم قريشاً التي تطاولت على نقض صلح الحديبية ولم تف بعهدها . استخفافاً وحقداً عندما رأت القبائل العربية تدخل في دين الله بالإقناع والموعظة الحسنة ليفهمها أن دعايتها عن محمد أنه : كاهن ، أو شاعر ، أو مجنون ، قد تكشفت أمام العرب ، ورأى العرب في محمد رسول الله <sup>عليه السلام</sup> عاقلاً حكيناً ... دعوه حق ورسالته صدق .

أراد النبي <sup>عليه السلام</sup> دخول مكة دون أن تزهق أرواح أو تراق دماء . وبالفعل فإنه لما وصل إلى قرب مكة جاءه أبو سفيان ، فقال النبي <sup>عليه السلام</sup> للعباس : « اذهب فاحبس أبي سفيان عند خطم <sup>(١٢)</sup> الجبل بضيق الوادي حتى تمر عليه جنود الله » <sup>(١٣)</sup> . وهنا أراد النبي <sup>عليه السلام</sup> أن يذهب أبو سفيان بعد هذا وفي نفسه خوف من قوة النبي <sup>عليه السلام</sup> ليقنع قريشاً بعدم جدوى المقاومة ، وقال النبي <sup>عليه السلام</sup> : « من دخل دار أبي سفيان فهو آمن ، ومن دخل دار حكيم بن حزام فهو آمن ، ومن دخل المسجد فهو آمن ، ومن أغلق عليه بابه فهو

(١١) أراد <sup>عليه السلام</sup> فتح مكة لنقض قريش « صلح الحديبية : ٦ هـ » . عندما شجعت قبيلة بكر ، ضد قبيلة خزاعة حليف النبي <sup>عليه السلام</sup> . راجع الكامل في التاريخ : ج ٢ ص ١٦١ ، والطبرى : ج ٢ ص ٤٢ ، وتاريخ الإسلام : ج ١ ص ١٣٧ .

(١٢) الخطم : أنف الجبل ، وهو يخرج منه يضيق معه الطريق فتراحم فيه الجبل حتى يحطم بعضها بعضاً .

(١٣) الكامل في التاريخ : ج ٢ ص ١٦٥ ، الطبرى : ج ٢ ص ٥٤ ، عيون الأثر : ج ٢ ص ١٧٠ .

آمن «<sup>(١٤)</sup> ، وبالفعل فقد وصل أبو سفيان مكة فقال : يامعشر قريش هذا محمد قد جاءكم بما لا قبل لكم به ... <sup>(١٥)</sup> وعهد النبي إلى أمرائه عند دخول مكة « أن لا يقتلوا أحداً إلا من قاتلهم » <sup>(١٦)</sup> .

فالنبي عليه السلام كان حريصاً على عدم سفك الدماء لأن الدم العربي كان غالياً عنده وهو حريص على سلامه هذا الدم برغم شرك صاحبه ووثنيته ، لأنه عليه السلام عارف مكانة الأمة العربية - على جاهليتها - عند الله .

واللحقيقة أقول : إن الإسلام لم يقبل في جزيرة العرب إلا « مسلمين » ، وذلك لحاجة الوطن الأول ، لحاجة الإسلام داخل وطنه ، وأخر من أخرج من الجزيرة العربية « نصارى نجران » الذين أعطاهم النبي عليه السلام تضن صيانة مؤسساتهم <sup>(١٧)</sup> . ثم أبعدهم عمر بن الخطاب لما خالفوا شروط الصلح التي عقدت بينهم وبين النبي عليه السلام ، وعندما صاروا خطراً يتسلب منه الضرر إلى الجزيرة العربية <sup>(١٨)</sup> .

وهكذا فإننا رأينا أن النبي عليه السلام كان محقاً في محاربته لقريش ، لأنه إنما كان في موقف الدفاع أمام من ناصبوه العداء وحاولوا القضاء على رسالته ، ولم يرعوا فيه إلا ولادمة ، فأخذو وصحبه من ديارهم ، وصادروا أموالهم ، فاستطاع بهذه الحروب أن يحرر الجزيرة العربية من الشرك والوثنية بأقل الخسائر وخلال مدة وجيبة ...

(١٤) الكامل في التاريخ : ج ٢ ص ١٦٦ ، الطبرى : ج ٢ ص ٥٤ . والرواية للطبرى .

(١٥) الكامل في التاريخ : ج ٢ ص ١٦٦ ، الطبرى : ج ٣ ص ٥٤ .

(١٦) الكامل في التاريخ : ج ٢ ص ١٦٧ .

(١٧) دفاع عن الإسلام : لورافيشيا فاغليري ، ص ٢٤ .

(١٨) الدولة العربية : يوليوس فلهاؤزن ، ص ٢٣ .

وهنا في سؤال عرصه عيده - سياده نعاصي :- هل حظر بعذر هؤلاء المتعصبة من الحاقدين أن يجمعوا عدد القتلى في هذه الحروب وخلال ثلاث وعشرين سنة من بعثته ﷺ وحتى وفاته ؟ إنه لم يتعد ولم يجاوز أربعائة وأربعين رجلاً من العرب<sup>(١٩)</sup> !! فأي دعوة في العالم حققت مثل انتصارات محمد ، بهذه المدة ، وبهذه القلة القليلة من الخسائر البشرية ؟ ! ..

وأخيراً ... فلينظروا اعتراف مارجليلوث بأن حاربة النبي ﷺ لقريش كان أمراً مشرقاً إنسانياً له ما يبرره<sup>(٢٠)</sup> .

## ٢ - حروب النبي ﷺ ضد اليهود :

قال المستشرقون عندما تكلموا عن اليهود :

« حاول محمد ﷺ أن يظهرهم بعظام العتدين الناكثين للعهد »<sup>(٢١)</sup> . « إجلاء اليهود باستعمال وسائل غير مقدسة »<sup>(٢٢)</sup> عاش محمد هذه السنين الست بعد هجرته على التلصص والسلب والنهب ، ولكن نهب أهل مكة قد يبرره طرده من بلده ومسقط رأسه وضياع أملاكه ، وكذلك بالنسبة إلى القبائل اليهودية في المدينة فقد كان هناك على أي حال سبب ما - حقيقةً كان أو مصطنعاً - يدعو إلى انتقامته منهم ، إلا أن خير التي تبعد عن المدينة كل هذا بعد ، لم يرتكب أهلها في حقه ،

(١٩) راجع مقدمة كتابنا « غزوة بدر الكبرى » حيث جمعنا بدقة عدد القتلى من العرب كلهم ، مسلمهم ومشركهم ، حق ومن قُتِّلَ غدراً أو خطأً فكان المجموع / ٤٤٠ / رجلاً ، مع ٦٠٠ - ٧٠٠ من اليهود قتلوا بعد نقضهم مواثيقهم مع رسول الله ﷺ وخيانتهم المسلمين وهم في ساعات حرجة .

(٢٠) Muhammad and the Rise of Islam, PP. 462 - 3

(٢١) يوليوب فلهاوزن « تاريخ الدولة العربية » ص ١٥ .

(٢٢) يوليوب فلهاوزن « تاريخ الدولة العربية » ص ٢٢ .

ولافي حق أتباعه خطأً يعتبر تعدياً منهم جيماً .. وهذا يفسر لنا تلك الشهوة التي سيطرت على نفس محمد ، والتي دفعته إلى شنَّ غارات متتابعة ، كما سيطرت على نفس الاسكندر من قبله ونابليون من بعده ... إن استيلاء محمد على خيبر يبين لنا إلى أي حد أصبح الإسلام خطراً يهدد العالم »<sup>(٢٣)</sup> .

والآن لنفتَّن آراء هؤلاء المستشرين ومرجليوثر خاصة وهو قد (عذر) النبي ﷺ في حربه لقريش وليهود المدينة ، ولم (يعذرها) في غزوة خيبر ، فقد جمع بين إعاداته في الأول ، والحمل عليه في الأمر الثاني ، ليظهر بهظير الموضوعي المنصف فما أفلح ، لما يلي :

النبي ﷺ حُقِّ كل الحق في إجلاء اليهود من بني قينقاع بعد بدر لمؤامرتهم وتطاولهم وغرورهم ، فمن أقوالهم : « يا محمد لا يفرنك أتك لقيت قوماً لا علم لهم بالحرب فأصبت منهم فرصة » ويقول ابن الأثير : « فكانوا أول يهود نقضوا ما بينهم وبينه » . ثم يذكر قصة المرأة المسلمة التي تعرض لها اليهود في سوق بني قينقاع<sup>(٤)</sup> .

والنبي ﷺ حُقِّ كل الحق في إجلاء يهود بني النضير بعد أحد لأنهم تآمروا مع قريش ضد المسلمين .

والنبي ﷺ حُقِّ كل الحق في حكمه ببني قريظة بعد الخندق لنكثهم عهودهم معه ، وهو في أشد ساعات الحرج ، بعد أن ساعدوا قريشاً وحرضوها ضد رسول الله ﷺ .

وكما يقول الدكتور حسن إبراهيم حسن في « تاريخ الإسلام » بعد أن أورد مؤامراتهم ووقفتهم دائماً في صفين معاً ضد النبي ﷺ . قال : « ومع ذلك كان الرسول يرفق باليهود إذا نقضوا عهده أو حاربهم فانتصر عليهم ، فكان لا يعاقبهم

(٢٣) راجع تاريخ الإسلام : ج ١ ص ١٢٢ - ١٢٤ .

(٤) الكامل في التاريخ : ج ٢ ص ٩٦ ، عيون الأثر : ج ١ ص ٢٩٥ .

إلا بقدر ما يكف أيديهم عنه ، وكان يحکم فيهم من يختارونه بأنفسهم . وصفوة القول أن معاملة الرسول إياهم كانت أيسر وأخف من معاملته قريشاً وغيرها »<sup>(٢٥)</sup> .

إن اليهود - شعب الله الختار - كا يسمون أنفسهم عزّ عليهم أن يروا (أرستقراطيتهم) مهددة باستقرار أمر العرب والتفافهم حول رسول الله ﷺ ، فلا ضمان لمركزهم هذا إلا بالقضاء على محمد ودعوته . فكانوا ينقضون العهود في أحرج الأوقات ويفايثون أعداء المسلمين عليهم ليستأصلوا شأفتهم ويبيدوهم عن آخرهم ، حتى أنهم حاولوا قتل رسول الله مرتين : مرة بفخذ مسمومة ومرة بإلقاء حجر عليه من سطح دار كان جالساً في صحنها<sup>(٢٦)</sup> .

ف الحرب محمد ﷺ ضد اليهود المدينة مشروعة لها ما يبررها ، أما بالنسبة لخير فالأمر ما يلي :

أولاً : نعجب لأمر مرجليوث - ومن نحا نحوه - في قراءة التاريخ ، فال التاريخ ينص وبصراحة<sup>(٢٧)</sup> أن اليهود عندما أخفق العرب في القضاء على محمد ﷺ جمعوا شملهم وتحزبوا أحزاباً واستعدوا للإغارة على المدينة ، ليدهموا المسلمين فيها ، وعلم النبي ﷺ بتآهبهم للإغارة على المدينة والقضاء على الإسلام في معلقه ، فعاجلهم وسار إليهم ، سار إلى خير صاحبة الزعامة<sup>(٢٨)</sup> والرأس المدبر ليهود المنطقة . وإن موقف يهود خير معروف حيال الدعوة وعدائهم العلني للإسلام ، ومكائد them المتكررة ، يدحض أقوال المستشرقين أصحاب الهوى والفرض كمرجليوث وأشياوه .

وقد قال التاريخ : إن الرسول ﷺ أتي بعين ( بجاسوس ) فأقر أنه مرسل إلى

(٢٥) تاريخ الإسلام : ج ١ ص ١٣٢ .

(٢٦) الكامل في التاريخ : ج ٢ ص ١٥٠ .

(٢٧) الكامل في التاريخ : ج ٢ ص ١٤٧ ، الطبرى : ج ٢ ص ٩ .

(٢٨) اليهود المتحالفون بزعامة « خير » منهم : يهود تياء ، ويهود فدك ، ويهود وادي القرى .

خبير يعرض معونة يهود ( فدك ) ونصرتها على أن يجعلوا لهم ثغر خير ، والذي قبض على العين على رضي الله عنه . وقال العين : « إن جميع اليهود سيمدون خير بالمعونة »<sup>(٢١)</sup> وشك مرجليوث وأمثاله في صدق التاريخ وأمانته ، لأن صدق التاريخ في هذه الحالة يدحض دعواه ، ويصدق هجماته على الرسول وال المسلمين .

وإذا رأى التاريخ أن لكل غزوة أسبابها الملحة والدافعية التي يصح أن تحمل رسول الله ﷺ على أشد أنواع العقاب ، أقسى مما كان يفعل ، وروى إلى جانب هذا حرص النبي ﷺ على الوفاء بعهوده ودفعه الديات لمن قتلهم أصحابه خطأ ، وغفوه عن كل معتد إذا أتاهم مسلماً . إذا حدث التاريخ بكل ذلك أصم « مرجليوث » أذنيه كي لا يتراجع أمام الموضوعية والحقيقة التاريخية ومنطق البحث المنهجي التاريخي العلمي . فلماذا ؟ !

وإذا اتهم « مرجليوث » النبي ﷺ والمسلمين أنهم قاموا بغزو خير حباً بالمال والغنائم ليس غير ، فإنه لا يجب أن يستعرض تاريخ المسلمين ليرى أن المسلمين زهدوا بالمال وما قاتلوا من أجله أبداً فإن المسلمين الأولين قد خرجوا من مكة تاركين أموالهم وأملاكهم وتحملوا ألوان الفتنة والعذاب<sup>(٢٠)</sup> ، وألام العزلة في شعب أبي طالب ، وقصوة الاغتراب في الحبشة والهجرة إلى المدينة . وإن في إيواء الأنصار إخوانهم المهاجرين وقسمتهم ثروتهم عليهم : ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاَّتَهُ ﴾ [ الحشر : ٩ ] .

كل هذا يدحض فريدة « مرجليوث » ، فكل عاقل يقول : إن المسلمين الذين ذاقوا كل هذه الآلام ما صبروا عليها طمعاً بالسيء يوماً ما ، بل إيماناً بعقيدة وحسب . ولكن من يحاول أن يمس هذه العقيدة فله جزاء مناسب . وما حرب النبي ﷺ ضد خير إلا جزاء لقوم طمعوا في القضاء على دين الله .

(٢١) تاريخ الإسلام : ج ١ ص ١٣٤ .

(٢٠) سنعود لهذا البحث في « الغنية هي المدف » الجلسة الثالثة عشرة .

## ٣ - حروب النبي ﷺ ضد الغساسنة وأسيادهم الروم :

وذلك في معركتي : « مؤتة سنة ٨ هـ ، وتبوك سنة ٩ هـ » .

**مؤتة** : أرسل النبي ﷺ في السنة الثامنة للهجرة<sup>(٢١)</sup> رسولاً إلى الحارث بن أبي شر الغساني ملك الغساسنة يدعوه إلى الإسلام ، فقتل الحارث رسول رسول الله : شجاع بن وهب الأَسْدِي ( وليس هكذا تعامل الرُّسُل والوفود ، ففي هذا انتهاك للعرف الدولي ، وأن الرسل لا تقتل منها عملت وماها تكلمت ) . وقال : « من ينزع مني ملكي أنا سائر إليه »<sup>(٢٢)</sup> . مع أن النبي ﷺ ما أراد منه ملكه ، بل أراد هدايته وإسلامه فحسب .

ولما سبق ، سير الرسول ﷺ جيشاً من ثلاثة آلاف مجاهد بقيادة مولاه زيد بن حارثة لتأديب من قتل مثل الإسلام والنبوة . فلقى زيد جموع الغساسنة ومعهم الروم عند مؤتة ، ولا تهمنا حوادث المعركة ، بل يهمنا أن النبي ﷺ ما رفع سيفاً بوجه الغساسنة وأسيادهم الروم إلا بعد قتل رسوله إليهم ، واستعداد الحارث للسير إلى المدينة المنورة لحرب الإسلام في عاصمة الإسلام ، فكانت سرية مؤتة عملاً دفاعياً .

**تبوك**<sup>(٢٣)</sup> : بلغ الرسول عليه الصلاة والسلام أن الروم تجمعوا على حدود فلسطين لقتال المسلمين ومعهم بعض القبائل العربية المتنصرة ، فدعا المسلمين للخروج إليهم قبل أن يغزوهم في عقر دارهم . وبالفعل فقد وصل ﷺ تبوك وأقام فيها أياماً ، فصالحة أهلها بعد انسحاب الجيش الرومي باتجاه الشمال ، وصالح أمير

(٢١) راجع « رسائل مزورة » فهي تدحض نشر الإسلام بالسيف ، بل الدعوة كانت : « بالحكمة والمعطة الحسنة » .

(٢٢) الكامل في التاريخ : ج ٢ ص ١٤٥ .

(٢٣) تبوك : موضع بين وادي القَرَى والشام ، بين الحجر وأقل الشام على أربع مراحل من الحجر ، نحو نصف طريق الشام ، معجم البلدان : ج ٢ ص ١٤ .

دومة الجندي وأيلة وعاد دون سفك دماء .

وهكذا فإن مسيرة النبي ﷺ إلى تبوك كان لأسباب مشروعة جلية .

وصفة القول لقد خاض النبي ﷺ حرباً عادلة بعد أن وضع السلم أساساً لسياسته وال الحرب للدفاع ، وكان الحفاظ على الأرواح أمله ، وكان تأديب الظالم المغرور بأقل دماء هدفه ، وكان التسامح منطبيعاً في ذاته وهو غايته .

عليه السلام إنه القدوة الحسنة والأسوة لمن بعده في الجهاد ، فإلى الجهاد : تعريفه ، أحسن إعلانه ، آدابه ، غايته ، ماذا حقق ...

☆ ☆ ☆

### الجهاد<sup>(٢٤)</sup> ...

أيها السيد القاضي ...

رَكَّزَ الإسلام في نفوس أتباعه المؤمنين مبدأ العِزَّة ، وجعل شعورهم بها شعاراً : ﴿ وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النافعون : ٨] . ولا بدّ لهذه العزة أن تبقى وتنشر بين الشعوب المضطهدة المظلومة ، والجهاد وسيلة إليها ونشرها ، وجعل الإسلام لهذه العِزَّة مؤيدات وضمانات هي :

١ - ربط ضمير المؤمن بمثل أعلى هو الله ، فلا يعرف المؤمن الخضوع إلا لربّه ، ولا يخشى أحداً سواه .

٢ - جعل الإنسان يسمو على كل طبقيّة أو حسب أو نسب أو مال أو جاه أو

---

(٢٤) نعني به هنا معناه الخاص : القتال وال الحرب . فهناك جهاد النفس والموى ، وهناك جهاد بالمال والكلمة الطيبة . واعتقدنا في هذا القسم كتاب الدكتور فتحي الدريري : التربية الإسلامية (٢ ث) : ج ٢ ص ١٠٢ - ١١١ .

لون أو جنس ... وجعل العمل الصالح لخير الفرد والمجتمع في الدنيا والآخرة منشأ كل تقدير أو شرف : ﴿ وَلِكُلِّ دَرَجَاتٍ مِمَّا عَمِلُوا بِهِ ﴾ [ الأنعام : ١٢٢ ] .

٢ - مبدأ المساواة في الحقوق .

٤ - العدل المطلق قوام المجتمع والحكم ، فلا تقاوت بسبب قرابة أو مودة أو

عداء ...

٥ - تحريم الاعتداء على الأنفس والأموال والأعراض ...

« فالعزّة » لا تعني الاستعلاء أو البغي أو التسلط . ومع ذلك فهي عزة قائمة على القوة وجاءلة هدفها السلم في العلاقات الدولية ﴿ وَإِنْ جَنَحُوا إِلَيْسَلْمٍ فَاجْنَحْ لَهُمْ وَتَوَكُّلُ عَلَى اللَّهِ ﴾ [ الأنفال : ٦١ ] . وما قوة العزة ، وعزّة القوة إلا للدفاع عن المبدأ والدعوة ، وردع الاعتداء وظلم الظالم ، فالعزّة درع الرسالة وصون لها .

### ما الجهاد؟ وما هدفه؟

لم يفرض الله سبحانه وتعالى إكراه الناس على الإسلام . فالإكراه لا يؤسس عقيدة : ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ ﴾ [ البقرة : ٢٥٦ ] . لذلك فإن الإسلام لا يقهر . ولا يجبر امرأ على دين يرفضه . وعلى هذا فالحرية مكفولة في أحكام دستور الإسلام . ولو صح قول بعضهم أن الإسلام سلسلة سيفاً وفرس نفسه على الناس جبراً لما وجدنا شيئاً اسمه : « الجزية » أو « ذميين » فالجزية لغير المسلمين الذين لم يرضوا دخول الإسلام . ولم يجرهم الإسلام على اعتناقها ، إنهم في حرية تامة ، عقائدهم ومعابدهم محترمة يطبقون أحكام دينهم فيها بينهم . وجاءت النصوص الصريحة تحرم إيتاءهم فقد قال رسول الله : « من آذى ذميّاً فأنّ خصمته » <sup>(٣٥)</sup> .

(٣٥) رواه الخطيب عن ابن مسعود رضي الله عنه .

فالحجّة وسيلة لنشر الدعوة الإسلامية :

﴿ أَذْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمُوعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادُهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل : ١٢٥] .

﴿ قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلُّوا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حَمَلَ وَعَلَيْكُمْ مَا حَمَلْتُمْ وَإِنْ تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا ، وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ ﴾ [النور : ٥٤] .

﴿ فَذَكْرُ إِنَّمَا أَنْتَ مَذَكْرٌ ، لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُسْتَطِيرٍ ﴾ [الغاشية : ٢١ - ٢٢] .

﴿ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِجَبَارٍ ، فَذَكْرُ بِالْقُرْآنِ مَنْ يَخَافُ وَعِيدَ ﴾ [ق : ٤٥] .

#### • وأسس إعلان الجهاد :

١ - إزالة عوائق الحرية العقلية . وحماية « الشخصية الإنسانية » من الانحدار في هوة من الإسفاف ، وإتاحة المجال لإبراز خصائصها الحيرة وتخلصها من شوائب الخرافية والوهم وعبادة المادة واستغلال المستضعفين ، لتقرر كلمة الله في الأرض وتعلو .

٢ - ردة الظلم والبغى والعدوان عن الدين والوطن والأهل والمال والولد :

﴿ أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظَلَمُوا ﴾ [الحج : ٣٩] .

٣ - كفاية حرية الدين والاعتقاد .

٤ - تأمين طريق الدعوة لدين الله - بأمر من الله - باعتبارها رسالة اجتماعية إصلاحية ومنقذة شاملة ، تنطوي على مبادئ الحق والخير والعدل والمساواة والإخاء وعبادة الله وحده .

٥- نصرة المظلومين المضطهدین من الشعوب : ﴿ وَإِنِ اسْتَئْضِرُوكُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصْرُ إِلَّا عَلَى قَوْمٍ يَتْبَعُونَ مِيَثَاقَهُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [ الأنفال : ٧٢ ]

وأما القول بأن المسلمين حلو السيف ليرغوا الشعوب على الإسلام فتهويل أشاعته وهللت له الكنيسة في أوربة . ويمكن إيراد شهادة المؤرخ الكبير « تويني » بهذا الصدد مع أننا سنفرد لشهادة المنصفين صفحات في نهاية هذا البحث .

قالشيخ المؤرخين المعاصرين « تويني » : « من الميسور أن نسقط الداعي  
التي شاعت بين جوانب العالم المسيحي غلوأً في تجسيم أثر الإكراه في الدعوة  
الإسلامية ، إذ لم يكن التخيير ببلاد الروم والفرس بين الإسلام والسيف ، وإنما كان  
تخييراً بين الإسلام والجزية ، وهي الخطبة التي استحقت الثناء لاستنارتها حين  
اتبعت بعد ذلك في البلاد الإنجليزية على عهد الملكة اليزابيت »<sup>(٣٧)</sup> ، فكيف يعتبر  
مبدأ « الإسلام أو الجزية » في الشرق منكراً وقسوة وعاراً بينما ينظر إلى مبدأ  
« المسيحية أو الجزية » في الغرب - في إنجلترا بالذات - على أنه خطبة حكيمه  
 تستحق الثناء ؟ ... أليس هذا تحاماً ؟؟؟ ..

هذا ، وإن أكثر البلاد عدد مسلمين هي أقل البلاد غزوات إسلامية ، أو إن الملايين المسلمة في أفريقيا وجنوب آسيا لم يصل إليها جيش من المسلمين ، بل وصلهم دعاء ، ودعاة فحسب .

إن المسلمين لم يحاربوا قط في صدر الدعوة إلاً مدافعين أو دافعين من يصدون عن الدعوة بالموعظة الحسنة من ذوى السلطان<sup>(٣٧)</sup>.

<sup>٢٧</sup> ) ما يقال عن الإسلام ، ص : ٣٦)

(٣٧) يقول الأستاذ محمد الغزالى في كتابه «التعصب والتسامح» ص ٩٠ : (إن الإسلام لو استخدم =

أما قتل الحارث رسول الله ؟

أما ساعد الروم الغساسنة وقررروا غزو الإسلام في عقر داره ؟

أما أرسل كسرى يطلب النبي ﷺ حياً أو ميتاً لأنه دعاه إلى الإسلام ؟

« إن المسلمين الأوّلين لم ينقلوا الإسلام إلى الأمم ، ولكن نقلوا الأمم إلى الإسلام » . لم ينجل فتحهم عن غالبين ومغلوبين لا تزال تهيج بينهم الأحقاد ، دخل الإسلام تلك النفوس عن قناعة ، وهذا هو سلطان الإسلام السياسي والعسكري الحربي ينحصر عن البلاد ، ولكنه ما زال مستمراً إلى يوم القيمة فيها . فالفتح الإسلامي نسيج وحده في تاريخ البشرية لا يشبهه فتح ولا يدانيه ولا يقاس به .

### آداب الجهاد :

وحقيقة ذكرها للتاريخ : أن الأساس الأخلاقي الذي قامت عليه الفتوحات ، وكان عليه الجهاد ، يستقيم مع كل أساس سليم لكل اعتقاد سليم قويم ، وهو دستور خالد لآداب الحروب .

تصور - سيادة القاضي الحكيم - أن للحروب عند المسلمين آداباً لخصها الخليفة الأول أبو بكر الصديق رضي الله عنه في عشر خصال ، جاءت في خطبته التي ودع بها جيش أسامة بن زيد ، وفيها يقول<sup>(٢٨)</sup> :

« يا أيها الناس ، قفووا أوصيكم بعشر فاحفظوها عنى :

---

= قوة عسكرية ضد حكومات تعتمد سياستها على تأمين حقوق الفرد وإطلاق حرية الدينية ،  
لكان قد ارتكب جريمة من أُصبح الجرائم ) .

(٢٨) الكامل في التاريخ : ج ٢ ص ٢٢٧ . والطبرى : ج ٢ ص ٢٢٦ .

- ١ - لا تخونوا ولا تُغلو<sup>(٣٩)</sup> .
- ٢ - ولا تغدوا ولا تثلو .
- ٣ - ولا تقتلوا طفلاً صغيراً .
- ٤ - ولا شيخاً كبيراً ولا امرأة .
- ٥ - ولا تعقووا نخلا<sup>(٤٠)</sup> ولا تحرقوه .
- ٦ - ولا تقطعوا شجرة مثرة .
- ٧ - ولا تذبحوا شاة ولا بقرة ولا بعيراً إلا لأكلة<sup>(٤١)</sup> .
- ٨ - وسوف ترون بأقوام قد فرغوا أنفسهم في الصوامع ، فدعوهن وما فرغوا  
أنفسهم له .
- ٩ - وسوف تقدمون على قوم يأتونكم بآنية فيها ألوان الطعام ، فإذا أكلتم منها  
شيئاً بعد شيء فاذكروا اسم الله عليها .
- ١٠ - وتلقون أقowaً قد فحصوا أوساط رؤوسهم وتركوا حولها مثل العصائب  
فاختفوا بالسيف خفقاً . اندفعوا باسم الله » .
- ومن آداب الإسلام في الجهاد : عدم التمثيل بالقتيل أو الإحراق بالنار أو  
تجويع الأعداء ، أو إرهاب الأسرى ، ومن الآداب ضرورة إعلان الحرب قبل البدء  
بالقتال للابتعاد عن الخداع والخيانة ، ولا تعلن الحرب إلا بعد استنفاذ جميع وسائل  
النصح والدعوة ، ثم عدم التفاخر بالنصر أو مراءة الناس : ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالذِّينَ  
خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بَطَرًا وَرِئَاءَ النَّاسِ ﴾ [ الأنفال : ٤٧ ] .

(٣٩) **الليل** : النيش أو الضيق والمقد « مختار الصحاح : ٤٧٩ » .

(٤٠) عقر النخلة : قطع رأسها .

(٤١) ما سبق نعلم أن الإسلام يحرم استخدام أسلحة الدمار كالقنابل الذرية والقنابل المحرقة « كالنابالم » التي تقذف على الآمنين دون تمييز بين محاربين ومستضعفين مدنيين . وفي القرن العشرين « قرن النور » : كيف تنشر المبادئ ؟ بالاقتتال وال الحاجة أم بالقنابل والمدافع ؟

وبعد ، فهل من سبق أعظم من تقرير تلك الآداب للحروب والتي قررها أبو بكر الصديق رضي الله عنه ، فأخذها القانون الدولي الحديث وتبنتها الأمم المتحدة شعاراً للإنسانية ، شعاراً لا يزال على الورق ، بينما كانت إياناً راسخاً لدى كل المجاهدين من المسلمين الأولين .

وإليك - سيادة القاضي - بنود هذا القانون<sup>(٤٢)</sup> :

- ١ - إخطار الدولة التي سيعلن عليها الحرب بميعاد معين<sup>(٤٣)</sup> .
- ٢ - قرر القانون الدولي أن الرعايا غير المنتظمين في الجيش لا يعتدون محاربين ولا يجوز إلحاق الأذى بهم ، وأن وصف المحاربين خاص بكل جندي أو محارب .
- ٣ - منع القانون الدولي الإجهاز على المحرى وتعذيب العدو والفتوك به غيلة .
- ٤ - قرر القانون الدولي قواعد في حسن معاملة الأسرى وعدم مسهم بأذى .

الجهاد لله وحده ، فما ذكر الجهاد إلا وذكر مقروناً بكلمة « في سبيل الله » .  
« ومن قاتل لتكون كلمة الله هي العليا ، فهو في سبيل الله » .

وصفة القول : استخدم الإسلام السيف ضد الملوك أنصاف الآلة<sup>(٤٤)</sup> لا ضد الشعوب ، استخدم المسلمين السيف للوصول إلى الشعوب وتحطيم العيقات

(٤٢) الشرع الدولي في الإسلام ، د . نجيب الأرمنازي .

(٤٣) انظر الآية الكريمة ﴿ وَإِنَّا نَعَذَّنُ مِنْ قَوْمٍ خِيَانَةً فَأَثَيْنَا إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءِ إِنَّ اللَّهَ لَا يَعِبُّ الْخَائِنِينَ ﴾ وانظر ما قبلها وما بعدها في سورة الأنفال ، الآية : ٥٨/٥٦ .

وانظر قوله تعالى في سورة التوبة : ﴿ فَسَيَّخُوا فِي الْأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُنْجِزِي اللَّهِ ... ﴾ وراجع تفسير ابن كثير ، ج ٢ ، ص ٢٢٢/٢٢١ ، وتفسير في ظلال القرآن ، الجلد ٤ ، ص ١١٥ وما بعدها ...

(٤٤) ادعى ملوك فارس أن دمأ إلهياً في عروقهم ، أو في طبيعتهم عناصر علوية مقدسة . مقارنة الأديان ، ج ٢ ، ص ٢١ ، د . أحمد شلي .

والعقبات الحائلة دون ذلك ، لا لفرض الإسلام عليها . بل ( إن الإسلام يجعل الاعتقاد ثمرة الإرادة الحرة ) . بل لإنارة درب الاعتقاد بتحرير الإرادة .

وعلى هذا ، فهل يعتبر عدواً المجموع على الحكومات الظالمة التي تسلطت وأعماها الجبروت ، وقع حكامها الحريات ، وفرضوا الضرائب المرهقة<sup>(٤٥)</sup> وفرضوا المذاهب جبراً ... هل المجموع على الحكومات عدواً ؟ إن العقل السليم يفرض تخلص الشعوب وتحريرها ، ولهذا دخل الإسلام إلى بلاد شعوب مستعبدة ليرفعها إلى الإنسانية الحقة وسيُعجب أبناء هذه الشعوب بالدين الجديد ، فإذا منهم الأماء والقواد والعلماء المدافعون عن دين الفاتحين . أصبح الناس مسلمين لما رأوا أخلاق الفاتحين المثالية ، وقدوتهم الحسنة فاعتنتقوا الدين الجديد قناعة دون قهر ، وعدلاً ، لا ظلماً وقتلًا .

ومن لا يقنع بهذا الأسلوب نخاطبه من زاوية أخرى :

كانت قريش هي البادئة في ظلم المسلمين .

وكان الروم هم البادئين في حمل السلاح ضد المسلمين .

وكذلك الفرس فهم الذين أرادوا رسول الله ﷺ حياً أو ميتاً ، وهم الذين أحدثوا ثورة داخلية في المجتمع العربي عندما شجعوا المرتدين الثائرين بالمال والسلاح<sup>(٤٦)</sup> .

فمن شرع السيف في وجه الآخر أولاً ؟ ومن المدافع عن نفسه ثانياً ؟ !.

ولننظر - من ناحية ثانية - إلى الأديان الأخرى ، فهل انتشرت بالاقتناع ؟ هل هذه التهمة الموجهة إلى الإسلام - وهو منها بريء - لم تكن

---

(٤٥) سنوضح ذلك بالأرقام وللرجوع في بحث ( أهل النمة ) .

(٤٦) راجع تاريخ العرب السياسي والحضاري في العصرتين القديم وال وسيط ، ج ٢ ، ص ٤٨ .

موجودة حقاً في الأديان الأخرى ؟ أم أنهم اتهمونا بها لدفعها عن أنفسهم فوقعوا في « الإسقاط » كا يقول علم النفس ، والإسقاط من وسائل الدفاع الأولية ، ألا وهو اتهام الآخرين بما فينا ، كالكاذب يتهمنا الناس بالكذب ليظهر نفسه صادقاً وإليك - سيادة القاضي - كيف انتشرت تلك الأديان الأخرى بطرق ليست خافية على المطلعين :

- ١ - فرض « امنحتب » فرعون مصر على شعبه عبادة إله الشمس « آتون » . وأغلق معابد الآلهة الأخرى وحطّم تماثيلها ومحى صورها وطمس أسماءها ، وكل مخالف تعرض للاضطهاد والعقاب<sup>(٤٧)</sup>
- ٢ - كانت البوذية : لا شأن لها قبل « آزوكا » الذي اعتنقها واهتم بنشرها خارج مملكته حتى وصل سيلان وبورما ، فآزوكا تبنّاها وأخذ بنشرها حتى شملت جنوب شرق آسيا<sup>(٤٨)</sup>
- ٣ - وكذلك المزدكية : لم يكن لها اعتبار قبل « قباد » فهذا الملك الفارسي تبني هذه العقيدة وحاول فرضها جبراً على شعبه كله ، وحتى المناذرة العرب التابعين له في العراق<sup>(٤٩)</sup> . وبزوال سلطان قباد ضعف شأن المزدكية .
- ٤ - وأما الزرادشتية : فلم تنشر قبل دارا كسرى الفرس ، الذي نشرها حرباً بعد قرن من وفاة زرادشت ، حتى وصل بها أثينا عاصمة اليونانيين القدماء .
- ٥ - الكونفوشيوسية : ما انتشرت تعاليمها إلا لاستخدام أصحابها لمركزه رئيساً للوزراء في مقاطعة « لو » الصينية .

(٤٧) راجع تاريخ الشرق الأدنى القديم لعبد العزيز عثمان ، القسم الختص بتاريخ مصر القديم .

(٤٨) راجع تاريخ الحصارة لجورج حداد .

(٤٩) تاريخ الأمم الإسلامية للحضرمي ، الجزء الأول ، وراجع الشهري في الملل والنحل ، ج ٢ .

٦ - وأخيراً المسيحية : فإنها لم تكن لتنتشر لو لا سلطة قسطنطين الذي أراد أن يكون سيداً فاستغل الخلافات الداخلية للكنيسة ، وأصدر مرسوم ميلانو عام ٢١٣ م ، الذي اعترف بوجبه بال المسيحية ، وأهال عليها أغطياته .

وأما شارلمان فقد كان متھمساً للمسيحية ، يؤمن أن من واجبه تحويل جيرانه إلى المسيحية ، ولم يؤمن بالحجارة وضرب الأمثال طرقاً للهداية ، بل كان يفضل طريق القوة<sup>(٥٠)</sup> ، فقد ظل يحارب السكسونيين ثلاثة وثلاثين سنة ، كلها عنف ووحشية ، حتى أخضعهم وحولهم قسراً إلى الديانة المسيحية ، كما تطلب ثانية رحلات حسوماً متابعة ، حتى هدم الآثاريين ، الذين قيل عن أسلاب كنوزهم المكدة أنها رفعت شارلمان من عالي الغنى والثروة إلى شاهق الفيض والوفرة<sup>(٥١)</sup> .

وفي مصدر آخر : فرض شارلمان على السكسونيين الوثنين النصرانية بالسيف ، ولما ضعف السكسونيون بعد معارك كثيرة وحروب عديدة ، اعتنقوا المسيحية آخر الأمر وخضعوا لحكم الفرنجة<sup>(٥٢)</sup> وكان فرض هذا الدين على السكسونيين على يد القديس ليودجر Liudger وويليهاد Willehad<sup>(٥٣)</sup> .

أ - ويقول الدكتور غوستاف لوبيون في كتابه « حضارة العرب » :

« ولقد أُكْرِهَتْ مِصْرُ عَلَى انتِهَايَةِ النَّصْرَانِيَّةِ ، وَلَكِنَّهَا هَبَطَتْ بِذَلِكَ إِلَى حَضِيقَةِ الْأَنْحَاطَاطِ الَّذِي لَمْ يَنْتَشِلْهَا مِنْهُ سُوَى الْفَتْحِ الْعَرَبِيِّ ، وَكَانَ الْبُؤْسُ وَالشَّقاءُ مَا كَانَ تَعَانِيهِ مَصْرُ الَّتِي كَانَتْ مَسْرَحًا لِلَاخْتِلَافَاتِ الدِّينِيَّةِ الْكَثِيرَةِ فِي ذَلِكَ

(٥٠) راجع العدد الثامن من موسوعة « المعرفة » التي تنشرها شركة تردى سكيم « جنيف » ، ص ١٢٢/١٢٢ ، والتي صدرت بالعربية ٢٠ أيار ١٩٧١ .

(٥١) تاريخ أوربا العصور الوسطى ، تأليف : هـ . ١ . لـ . فيشر ، ج ١ ، ص ٦١ .

(٥٢) Monumenta Germaniae Historica . G . H . Pextr Enhardi Fuldensis Annales

(٥٣) الدعوة إلى الإسلام : ص ٢٠ و « الأبطال » لتوomas كارليل ص ٧٦ .

الزمن ، وكان أهل مصر يقتلون ويتلاغون بفعل تلك الاختلافات ، وكانت مصر التي أكلتها الانقسامات الدينية وأنهكتها استبداد الحكام تحقد أشد الحقد على سادتها الروم ، وتنتظر ساعة تحريرها من براثن قياصرة القسطنطينية الظالمين <sup>(٥٤)</sup> .

ب - وفي الدنمارك : نشر الملك « كنوت Cnut » المسيحية في ممتلكاته بالقوة والارهاب ، « ومن ثمَّ أخضع الأمم المغلوبة على أمرها للقانون المسيحي بعد أن اشتبك مع الملك المترబرة في حروب طاحنة مدفوعاً بما كان يضطرم في نفسه من الشوق إلى نشر العقيدة » <sup>(٥٥)</sup> .

ج - وفي روسية : نشرت الدعوة المسيحية على يد جماعة اسمها ، تعن أنها القاضي الجليل في اسمها ، إن اسمها : « إخوان السيف » <sup>(٥٦)</sup> .

وفي مصدر آخر : « أما كيف كان دخول المسيحية روسية ، فيبدو أولاً أنه تم على يد فلاديمير دوق كييف » ٩٨٥ - ١٠١٥ م « وهو سليل رورك ، ويضرب به المثل في الوحشية والشهوانية ، إذ جاء إلى الدوقية فوق جثة آخر إخوه ، واقتني من النسوة ثلاثة آلاف وخمسمائة <sup>(٥٧)</sup> . على أن هذا وذاك كلهم لم يمنع من تسجيله قديساً في عداد القديسين بالكنيسة الأرثوذكسية البيزنطية ، لأن الرجل الذي جعل من كييف مدينة مسيحية ، وجعل من الروسيين شعباً على دين المسيح ، « زعيم بغفران ذنبه » <sup>(٥٨)</sup> . وقد أمر فلاديمير بتعزيز دوقية روسيا كلهم مرة

(٥٤) « حضارة العرب » ص ٢٣٦ ، الفصل الرابع « العرب في مصر » .

(٥٥) الدعوة إلى الإسلام : ص ٣٠ « حاشية الصفحة » .. I. P. 349 ( PP. 156 - 159 )

(٥٦) الدعوة إلى الإسلام : ص ٣١ واسمهم بالأجنبية Bretheren of the sword

(٥٧) راجع : ( Camb. Med. Hist. IV. P. 208 ) حيث ورد أن عدد أولئك النساء اللائي اختارهن فلاديمير لنفسه ، بالإضافة إلى خمس زوجات شرعيات ، لم يكن سوى ثمانمائة ، وهو أقرب إلى الاعتدال .

(٥٨) تاريخ أوروبا في العصور الوسطى ، هـ ١. لـ . فيشر ، ص ٤٠٥ .

الإسلام في قفص الاتهام (٨)

واحدة في مياه نهر «الدنبر»<sup>(٥٩)</sup>.

د - «فرض فرسان» Ordo Fratrum Militiae Christi المسيحية على شعوب ليفونيا فرضاً<sup>(٦٠)</sup>.

ويقول توماس أرنولد عن هذه المنطقة : وربما حل الاضطهاد والتغيير الإجباري محل الدعوة المادئة إلى «كلمة الله»<sup>(٦١)</sup>.

ه - في «النروج» : قام الملك (أولاف ترايجيفيسون) بذبح هؤلاء الذين أبوا الدخول في المسيحية ، أو بتقطيع أيديهم وأرجلهم أو بنفيهم وتشريدهم ، وهذه الوسائل نشر المسيحية في «فيكن» - القسم الجنوبي من النرويج - بأسرها<sup>(٦٢)</sup>.

و - جاء في «كتاب صلاح الدين الأيوبي» قصة الصراع بين الشرق والغرب خلال القرنين الحادي عشر والثاني عشر لقديري قلعيجي ما يلي : «تَمَلَّ باسيليوس الثاني ناشر النصرانية في روسيا أعين (١٥ ألف) من أسرى البلغار إلَّا مائة وخمسين منهم ، أبْقَى لِكُلِّ وَاحِدٍ مِّنْهُمْ عِيْنَا وَاحِدَةً لِيَقُودُوا إِخْوَانَهُمْ فِي عُودِهِمْ لِبَلَادِهِمْ».

ز - بعد أن استعرض الدكتور سعيد عبد الفتاح عاشور الاضطهاد الذي رافق انتشار المسيحية في عهد شارلمان ومذاجره للساكسون والنورمانديين وما ارتكبه الفرسان التيتون وفرسان منظمة السيف من وحشية وقسوة بالغة في محاولتهم نشر المسيحية في القرنين الثالث عشر والرابع عشر بين البروسيين واللتوانيين وغيرهم من

(٥٩) تاريخ أوروبا في العصور الوسطى . هـ . ١ . ل . فيشر ، ص ٤٠٧ .

(٦٠) الدعوة إلى الإسلام ، توماس أرنولد ، ص ٣١ .

(٦١) الدعوة إلى الإسلام ، ص ٣١ وفي المرجع ذاته ص ٢٢٢ : «وظل الإسلام قاماً بين البашندرية من أهل المجر حتى سنة ١٢٤٠ م ، حيث أرغم الملك شارل روبرت جميع رعاياه والذين لم يكونوا مسيحيين بعد ، أن يعتنقوا الدين المسيحي أو يغادروا البلاد» .

(٦٢) الدعوة إلى الإسلام : ص : ٢٢ .

الشعوب السلافية ، بعد هدا كله أتى إلى ما صنعه المبشرون الجوزيت في القرن السابع عشر من عنف لنشر المسيحية في الهند<sup>(٦٣)</sup> التي لاقت منهم الأهوال .

ح - لم تكن الكشوف الجغرافية التي قامت بها أوربة خالصة للحضارة والمدنية ، فثلاً :

« لقد أراد ليونغستون أن يستكشف طرقاً في أفريقيا للمبشرين لا للمدنية »<sup>(٦٤)</sup> ولما مات في أفريقيا ، دفن زملاؤه قلبه تحت الشجرة التي مات تحتها ، أما الجسد فهو مدفون في دير وستمنستر بلندن .

لقد ارتكب المبشرون الذين رافقوا رحلات الكشوف الجغرافية أبغض الأفعال التي لا تليق بالإنسان وإن « فاسكودي غاما » مكتشف طريق الهند كان مبشراً .

ماذا عمل المكتشفون المسيحيون بشعب أمريكا الأصلي « الهنود الحمر » ؟ كان الجواب ببساطة إنه حملة إبادة .

وهكذا كان نصيب حضارة « الأنتيل » وحضارة « المايس » في جنوب المكسيك وحضارة الأزتيك في وسطها ، وحضارة الأنكا في بيرو<sup>(٦٥)</sup> .

وهذا مثال حي على ما رافق الكشوفات الجغرافية :

نشرت جريدة الحياة الباريسية صورة لما رافق استكشاف جزيرة « هايتي » على يد الإسبان كانت المادة العلمية تحتها ما يلي : « وانشغل ضباطه وخلفاؤه أول الأمر - خلفاء المستكشف قائد الحملة - باستكشاف جزيرة هايتي ( إسبانيولا ) واحتلاتها ، وكانت ما تزال في داخلها أرض شاسعة مجهلة وقد تولى هذه المهمة كل

(٦٣) « الحركة الصليبية » ، ج ١ ، ص ٢٠ ، ط ١ سنة ١٩٦٣ تأليف د . سعيد عاشور .

(٦٤) « التبشير والاستعمار » ، ص ٥١ د . خالدي / د . فروخ .

(٦٥) « تاريخ المصور الحديثة » ص ٦٩ .

من ديبغو فلاسكيز وبانفيلو دونارفيز ، فأبديا من ضروب الوحشية ما لم يسبق له مثيل ، متفننين في تعذيب سكان الجزيرة بقطع أناملهم وفقء عيونهم ، وصب الزيت المغلي ، والرصاص المذاب في جراهم ، أو بإحراقهم أحياء على مرأى من الأسرى ... ليعرفوا بخابع الذهب ، أوليهتدوا إلى الدين<sup>(٦٦)</sup> .

وقد حاول أحد الرهبان اقناع الزعيم « هانيهاي » باعتناق الدين ... وكان مربوطاً إلى المحرق ، فقال له : إنه إذا تعمد يذهب إلى الجنة ... فسألته الزعيم الهندي : « وهل في الجنة إسبانيون ؟ » فأجابه الراهب : « طبعاً ، ما داموا يعبدون إله الحق ! » فما كان من الهندي إلا أن قال : إذن ، أنا لا أريد أن أذهب إلى مكان أصادف فيه أبناء هذه الأمة المتوجهة ! »<sup>(٦٧)</sup> .

ليس هنا بعلوم لنا فقط ، فقد نشرت CUBA internacional Joulio 1972 تحت عنوان LA HISTORIY الصفحة ٦ ، صورة لمبشر يده صليب وزعيم إلى سارية وقد غطى حتى منتصفه بحزم الحطب والقش لحرقه ، أما المبشر فرافع الصليب في وجهه يدعوه إلى المسيحية قبل موته .

ط - الحروب الصليبية : التي حملت الصليب شعاراً فظائعها لا تعد ، وانتهاكها للمفهوم البشري كان في كل أرض مروا بها ، حتى في بلاد أبناء دينهم<sup>(٦٨)</sup> . من فظائعهم :

« وعندما احتى بعض أهالي قيسارية بجامع المدينة لاحقهم الصليبيون

(٦٦) أين هنا من انتشار الإسلام ! وأين هذا من وصية الصديق لبيوش الفاتحين قليل من الإنصاف .

(٦٧) (الحياة) : السنة ٩ ، العدد : ٢٤٩٤ ، الأربعاء ٢٢ حزيران ١٩٥٤ « النص من كتاب لتبشير والاستعمار ص ١٢٢ » .

(٦٨) أفضل مرجع للحروب الصليبية مع تحليل عميق سليم عليها كتاب : « الحركة الصليبية » للدكتور سعيد عبد الفتاح عاشور .

وذهبوا داخل الجامع عن آخرهم دون أن يفرقوا بين الرجال والنساء والأطفال حتى تحول الجامع إلى بركة كبيرة من دماء قتلى المسلمين <sup>(٦٩)</sup>.

مذبحة بيت المقدس عام ١٠٩٩ م كانت لطخة عار في تاريخ الحملة الصليبية الأولى ، باعتراف المؤرخين الأوروبيين <sup>(٧٠)</sup>

أحرق بلد़وين جامع الفرما ومساجدها <sup>(٧١)</sup>. ويقول لوبيون : « في مسجد عمر وحده في القدس ذبح عشرة آلاف مسلم » <sup>(٧٢)</sup>

يذكر ابن العديم عن إحدى الحملات الصليبية : إن الصليبيين أتوا في تلك الغزوة مساوىَّ كثيرة « فنبشوا قبور موتى المسلمين وأخذوا توابيتهم إلى الخيم وجعلوها أوعية لطعامهم ، وسلبوا الأكفان ، وعمدوا إلى من كان من الموقى لم تنقطع أوصاله فربطوا في أرجلهم الخيال وسحبوه مقابل المسلمين ، وجعلوا يقولون : هذانبيكم محمد ، وأخر يقول : هذا علىكم ، وأخذوا مصحفاً من المشاهد بظاهر حلب ، وقالوا : يا مسلم أبصر كتابكم » <sup>(٧٣)</sup>.

ارتکب قواد الحملات ( وخاصة لويس السابع وزوجته إليانور وريوند دي بواتيه ) فضائح جنسية مشينة <sup>(٧٤)</sup>. هذا ... فضلاً على أن المؤرخين الأوروبيين وصفوا الحملات كلها بكلمتين فقط : ( بربيرية همجية ) <sup>(٧٥)</sup>.

(٦٩) الحركة الصليبية : ص ٢٩٤ ، ج ١ .

(٧٠) Greusset: Hist. des Croisades, 1, p. 161.

Runciman: op. cit, 1, p. 287.

(٧١) الحركة الصليبية : ج ١ ص ٢٢٩ .

(٧٢) حضارة العرب : ص ٣٢٦ .

(٧٣) الحركة الصليبية : ج ١ ص ٥٢٤ ، عن : ابن العديم زبدة الحلب : ص ٦٤٥ والنص منقول حرفيًا كما هو.

(٧٤) الحركة الصليبية : ج ٢ ص ٦٣٠ ، عن رونسان .

(٧٥) الحركة الصليبية عن : Eyre: op. cit. pp. 197-8

وكيف لا تكون كذلك وهي صفحة سوداء في تاريخ أوربة كلها . ألم يضع الرهبان على الصخرة المشرفة زجاجات المفر ? ألم يضرب الناقوس داخل المسجد الأقصى بعد إبطال الأذان به<sup>(٧٦)</sup> ؟ . أهكذا تحترم العقائد والمعابد ؟ فأين هذا من وصية الصديق رضي الله عنه إلى جيش أسامة بن زيد التي أكد فيها بأنه على المسلمين أن يدعوا الرهبان من فرغوا أنفسهم في الصومامع وما فرغوا أنفسهم له ؟<sup>(٧٧)</sup> .

بعد استعراض « محکم التفتیش » في إسبانية وأعمالها الخجولة المزرية ، قال د . لوبيون : « الراهب بلیدا أبدى ارتياحه لقتل مئة ألف مهاجر من قافلة واحدة مؤلفة من ١٤٠,٠٠٠ مهاجر مسلم ، حينما كانت متوجهة إلى أفريقيا<sup>(٧٨)</sup> » .

وبعد أن ذكر لوبيون في « حضارة العرب » خسارة ثلاثة ملايين مسلم بين ذبح وحرق وتهجير في إسبانية قال : « ولا يسعنا سوى الاعتراف بأننا لم نجد بين وحوش الفاتحين - الإسبان - من يؤخذ على اقتراحه مظالم قتل كتلك التي اقترفت ضد المسلمين »<sup>(٧٩)</sup> .

ي - وأخيراً ... فإن الحديث في تاريخ الكنيسة بهذه الأعمال حديث يطول ، ونجمله بحملات التبشير وهي : « أشد ضرراً على بلادنا من الاستعمار ، لأن الاستعمار لم ينفذ إلى بلادنا إلا تحت ستار التبشير »<sup>(٨٠)</sup> .

(٧٦) راجع وصية الصديق في آداب الجهاد ، وانظر عهد عمر لأهل إيليا .

(٧٧) الحركة الصليبية عن « العيني » عقد الجمان ، حوادث سنة ٦٤١ هـ .

(٧٨) صفحة ٢٧٠ و ٢٧١ حضارة العرب .

(٧٩) صفحة ٢٧٢ حضارة العرب .

(٨٠) التبشير والاستعمار : ص ٧ .

وعلى ذلك فإن ضمير التبشير مسؤول عن الاستعمار الحديث بكل جرائه وويلاته .

وأما حول انتشار الإسلام ، فإني أعرض عليكم - سيادة القاضي - شهادة أوربي منصف لتوكيد أن الإسلام لم يعرف أبداً أي وسيلة مما سبق ذكره عند أصحاب الديانات السابقة من حب لسفك الدماء ، وقسوة ووحشية في الحروب ، وجر وفرض للمبدأ بالقوة ...

وقد جاءت هذه الشهادة المنصفة في كتاب ( الدعوة إلى الإسلام )<sup>(٨١)</sup> الذي ألفه السير توماس أرنولد ، وبحث فيه تاريخ نشر العقيدة الإسلامية في أقطار الأرض . وللننظر الآن ما جاء في هذا الكتاب معتمدين على رأيه وأراء وردت في كتب أخرى ، فنرى ما يلي :

١ - بلاد الشام : « تحول البدو المسيحيون إلى الإسلام بالتسامح ». دخل الناس في الإسلام عن اقتناع فلماذا ؟ لأن الخليفة عمر عَزَّفَ في كل بلد معلمين مهنتهم أن يعلموا الناس القرآن ويفقهوهم في الدين<sup>(٨٢)</sup> .

« إن هذه القبائل المسيحية التي اعتنقت الإسلام ، إنما فعلت ذلك عن اختيار وإرادة حرة ، وإن العرب المسيحيين الذين يعيشون في وقتنا هذا بين جماعات مسلمة لشاهد على هذا التسامح »<sup>(٨٣)</sup> .

وفي بلاد الشام حدث ما لا يقبله عقل حاقد جاحد ، لكنه أكاليل غار في جبين الإسلام وفخر في جبين البشرية إلى الأبد ، وشوكة في عين المكابر المتحيز .

---

(٨١) الطبعة الثانية ، عام ١٩٥٧ ، ملتقى الطبع والنشر : مكتبة النهضة العربية .

(٨٢) الدعوة إلى الإسلام : ص ٦٩ / ٢٠ . لاحظ تعيين عمر للدعوة لنشر الدعوة بالموعظة الحسنة .

(٨٣) الدعوة إلى الإسلام : ص ٧٠ .

أي بلد في العالم فتحت أراضيه ، ثم بكى أهل البلاد التي فتحت لانسحاب الفاتحين كما عمل أهل حمص ؟ قدموا إلى أبي عبيدة عامر بن الجراح عندما قرر المسلمون الانسحاب إلى اليرموك جنوباً ، وهم يبكون وقالوا : « يا عشر المسلمين ، أنتم أحب إلينا من الروم ، وإن كانوا على ديننا ، أنتم أولى لنا ، وأرأف بنا ، وأكف عن ظلمنا ، وأحسن ولاية علينا ، ولكنهم - أي الروم - غلبونا على أمرنا وعلى منازلنا <sup>(٨٤)</sup> وأغلق أهل حمص أبواب مدینتهم دون جيش هرقل ، فهل قبل سكان حمص بفتح الإسلام بالقهر والسيف ، أم قبلوا بالفاتحين عن قناعة ومحبة ورضا ؟

وقال خالد بن الوليد إلى جرجة بن تيودور قبيل معركة اليرموك ، عندما سأله جرجة : « فما منزلة الذي يدخل فيكم ويحبكم إلى هذا الأمر اليوم ؟ قال خالد : منزلتنا واحدة فيها افترض الله علينا ، شريفنا ووضيعنا ، وأولنا وأخرنا » .

فناقشه خالد وجرجة توضح أن الغاية من الحروب الوصول إلى الشعوب ، فعندما رأت هذه الشعوب أن بيتها كان مهدمًا وثيابها ممزقة ، ورأت قصر الإسلام وعزة ثيابه السليمة النظيفة اختاروا الأفضل .

بالله عليك أيها القاضي الحكيم كيف يمكن أن يقال أن الإسلام فرض على بلاد الشام فرضاً ، وأسمى معاني التسامح نراه في عهود عمر إلى سكان مدن الشام ؟ وهذا نحن نختار منها : « هذا ما أعطى عبد الله أمير المؤمنين أهل إيليا من الأمان ، أعطاهما أماناً لأنفسهم وأموالهم وكنائسهم وصلبانهم ، سقيها وبرئتها وسائر ملتها : أنه لا تسكن كنائسهم ولا تهدم ، ولا ينتقص منها ولا من خيرها ، ولا من صليبيهم ولا من شيء من أموالهم ، ولا يكرهون على دينهم ، ولا يضار أحد منهم » .

---

(٨٤) أزدي : ص ٩٧ ، البلذري : ص ١٣٧ ، الدعوة : ص ٧٣ .

ودليل آخر أن السكان قد رضوا بالإسلام عن قناعة ورضى ، تلك الكتب التي ألفها القديس « يوحنا الدمشقي » ، « وقد عاش في عصر الفتوحات » ، وكلها تدور حول مناقشات بين المسيحية والإسلام ، فهذه المناقشات والمحادلات تعطينا فكرة عن عدم الإكراه وفرض الإسلام بالسيف<sup>(٨٥)</sup> . وكانت صياغة هذه الكتب على شكل حوار : « وإذا سألك العربيُّ » ، « إذا قال لك العربيُّ ... فأجبه .. » .

وكذلك كتب تلميذ القديس يوحنا : « الأسقف تيودور أبو قرة » الذي كتب بعض المخاورات<sup>(٨٦)</sup> بين العقدين . واستمرت هذه المناظرات حتى أيام الرشيد الذي كان يحضر هذه المناظرات التي كان فيها « طياثاوس»<sup>(٨٧)</sup> و « يوسف مطران مرو » .

فبعد هذا كله ، هل دخل الإسلام إلى بلاد الشام عنوة وبالسيف ؟ أم بعد نقاش ومناظرة سادها جوًّ من التسامح الكامل ، انتهى إلى القناعة والإيمان والرضى بالإسلام ؟

إني لأترك الحكم إليك أيها القاضي الحكيم ، أيها العقل الموضوعي ! .



- 
- (٨٥) راجع كتابنا ( اليرومك ) لمعرفة النقاش الذي دار بين خالد وجorge ، ص ٤٥ .
- (٨٦) الدعوة إلى الإسلام : ص ١٠٣ .
- (٨٧) الدعوة إلى الإسلام : ص ١٠٣ .

## ٢ - أفريقية :

وأما حول انتشار الإسلام في أفريقية ، فإني أدعوك لنقرأ معاً حالة « القبط » سكان مصر معتمدين المراجع الأجنبية ، لكي لا أدع مجالاً للشك في موقف المؤرخين العرب ، أو من يرمونهم بتهويل الأمر . وسيظهر كيف عامل الروم سكان مصر وذلك كما ورد في كتاب الدعوة إلى الإسلام لتوomas أرنولد فهو يقول : « كان القبط في مصر يُعذَّبَ أحدهم ثم يلقى به إلى التيم »<sup>(٨٨)</sup> .

وقد كتب في الباب الرابع من كتابه فصلاً عن انتشار الإسلام بين مسيحيي أفريقية جعل عنوانه « فتح مصر على أيدي العرب ، وترحيب القبط بهم لإنقاذهم من الحكم البيزنطي » وما جاء تحت هذا العنوان :

« ويرجع النجاح السريع الذي أحرزه غزاة العرب ، قبل كل شيء إلى ما لقوه من ترحيب بالإهالي المسيحيين الذين كرهوا الحكم البيزنطي ، لما عُرف به من الإدارة الظالمة ، ولما أصوروه من حقد مرير على علماء اللاهوت »<sup>(٨٩)</sup> .

فإذا قدم الفتح الإسلامي لهم لتغيير حالتهم تلك ؟ ...

١ - لقد خلصهم من الضرائب العالية المرهقة ، ولم يأخذ منهم إلا العشر مما كان يأخذه الروم .

٢ - وضمن لهم الحرية الدينية المطلقة ، وقد اعترف « أرنولد » بأن الفتح الإسلامي قد جلب للقبط : ( حياة تقوم على الحرية الدينية التي لم ينعموا بها قبل ذلك )<sup>(٩٠)</sup> .

(٨٨) الدعوة إلى الإسلام : ص ١٢٣ .

(٨٩) الدعوة إلى الإسلام : ص ١٢٢ .

(٩٠) الدعوة إلى الإسلام : ص ١٢٢ ، وسويرس : ص ١٦١ و ١٠٦ Renaudot, p. 161

ومن اعترافه أيضاً قوله : كفل - عمرو بن العاص - الحرية في إقامة الشعائر الدينية وخلصهم بذلك من هذا التدخل المستمر الذي أثروا من عبئه الثقيل في ظل الحكم الروماني ، ولم يضع عمرو يده على شيء من ممتلكات الكنائس ، ولم يرتكب عملاً من أعمال السلب والنهب<sup>(٩١)</sup> .

« وليس هنالك شاهد من الشواهد يدل على أن ارتقادهم عن دينهم القديم ودخولهم في الإسلام على نطاق واسع كان راجعاً إلى الاضطهاد أو ضغط يقوم على عدم التسامح من جانب حكامهم الحدثيين »<sup>(٩٢)</sup> « بل لقد تحول كثير من هؤلاء القبط إلى الإسلام قبل أن يتم الفتح »<sup>(٩٣)</sup> .

وبعد أيامها القاضي الحكيم : فمن الذي يقبل القول أن سكان شمال أفريقيا دخلوا في الإسلام بحد السيف والصوارم الرُّعْف ؟ .

☆ ☆ ☆

### ٣ - إسبانية :

« أما عن حمل الناس على الدخول في الإسلام أو اضطهادهم بأية وسيلة من وسائل الاضطهاد في الأيام الأولى التي أعقبت الفتح العربي الإسلامي ، فإننا لا نسمع عن ذلك شيئاً ، وفي الحق أن سياسية التسامح الديني التي أظهرها هؤلاء الفاتحون نحو الديانة المسيحية ، كان لها أكبر الأثر في تسهيل استيلائهم على هذه البلاد »<sup>(٩٤)</sup> . كما ذكر « دوزي Dozy » تسامح العرب في إسبانيا مظهراً

(٩١) يوحنا أسقف نقيوس اليعقوبي ( عاش في النصف الثاني من القرن السابع الميلادي ) .

ص ٥٨٤ . و : Caetani, vol. iv. pp. 515/516

(٩٢) Weltgeschichte, vol. v. p. 153. And: Bell: الدعوة إلى الإسلام : ص ١٢٤ ، وذلك عن :

(٩٣) الدعوة إلى الإسلام : ص ١٢٤ ، والمراجع الأخرى السابق .

(٩٤) Weltgeschichte, vol. v. p. 157. And: Helfferich, p. 82 ، عن : الدعوة إلى الإسلام : ص ١٥٧ ، عن :

رحمة الفاتحين ، ويسر الضرائب التي فرضت والتي كانوا يدفعون أضعافها مضاعفة<sup>(١٥)</sup> .

ويقول شاهد عيان وهو ( John of Gorz ) الذي زار إسبانيا حول منتصف القرن العاشر : « ويستخدم المسيحيون الذين كانوا إبان حكمه - حكم الإسلام - الأماكن المقدسة وأملاكهم بحرية »<sup>(١٦)</sup> .

وقال آخر : « ولم يتعرض لهم المسلمون في إقامة شعائرهم الدينية »<sup>(١٧)</sup> .

وقال آخر عن المسيحيين : « كانوا يحاكون أمام قضاياهم وفقاً للقوانين المعول بها في بلادهم »<sup>(١٨)</sup> .

وفي معرض الحديث عن حكم العرب لإسبانيا ورد في ( المعرفة ) : « إن حكمهم لإسبانيا اتسم بالحكمة ، ولم يكرهوا الناس على الدخول في دينهم ، اكتفاء بدفع الجزية ، وغدت إسبانيا في عهود حكمهم تنعم بأوسع قسط من الرخاء والرفاهية »<sup>(١٩)</sup> .

وإذا أردت أن أعرض عشرات الآراء الأخرى التي توضح أن دخول إسبانيا في الإسلام كان بمحض إرادتها ، فإن الحديث ليطول بنا ، ولكن أعرض رأياً أخيراً .

« وقد بلغ تأثير الإسلام في نفوس معظم الذين تحولوا إليه من مسيحيي إسبانيا مبلغاً كبيراً ، حتى سحرهم بهذه المدينة الباهرة ، واستهوي أفرادتهم بشعره

(١٥) الدعوة إلى الإسلام : ١٥٧ ، عن : Dozy (2): tom, ii, p. 39

John of Gorz. p. 352, 124 (١٦)

Elogiu, Men, Sanct. lib, i. 30 (١٧)

(١٨) الدعوة إلى الإسلام : ص ١٥٨ ، عن : Baudissin. pp. 11-13, 196

(١٩) موسوعة المعرفة : ج ٤٢ ص ٦٨٤ . الطبعة العربية .

وَفِلْسُوفَتِهِ وَفَنَّهُ الَّذِي اسْتَوْلَى عَلَى عَقْوَلِهِمْ وَبَرَخِيَاهُمْ»<sup>(١٠٠)</sup>.

هذا ... ولما خرج العرب المسلمين من إسبانيا في ٢ كانون الثاني سنة ١٤٩٢ م « كان الأهالي المساكين لا يزالون يتسلكون بدین آبائهم ، مع أنهم أرغموا على إظهار تدينهم بـالمسيحية أكثر من قرن »<sup>(١٠١)</sup> ، ثم خرج هؤلاء إلى الطرف الآخر من البحر ، إلى المغرب ، فارّين بدینهم .

فهل دخلت إسبانيا في الإسلام بالإكراه وحد السيف؟

☆ ☆ ☆

٤ - أوربة الشرقية :

بعد فتح القسطنطينية عام ١٤٥٣ م : انطلق العثمانيون في أوربة الشرقية ،  
فهل دخلت مناطق البلقان ويوغسلافيا وألبانيا ... في الإسلام بقوة السيف ؟  
لنزى ماذا عمل فاتح القسطنطينية بعد سقوطها بيده مباشرة ، مكتفين بما  
جاء في كتاب توماس أرنولد .

« ومن أولى الخطوات التي اتخذها محمد الثاني - الفاتح - بعد سقوط القسطنطينية وإعادة إقرار النظام فيها ، أن يضمن ولاء المسيحيين بأن أعلن نفسه حامي الكنيسة الإغريقية . فحرّم اضطهاد المسيحيين تحريراً قاطعاً ، ومنح الطريق الجديد مرسوماً يضمن له ولأتباعه ولرؤوسيه من الأساقفة حق التمتع بالامتيازات القدية والموارد والهبات التي كانوا يتبعون بها في العهد السابق ، وقد تسلّم جناديوس ، أول بطريرق بعد الفتح التركي ، من يد السلطان نفسه ، عصا

<sup>١٦٤</sup>) الدعوة إلى الإسلام ص ١٦٤ .

(١٠١) الدعوة إلى الإسلام ص ١٦٨ ، عن : Lea, The Moriscos, p. 259.

الأُسقفيَّة التي كانت رمزَ هَذَا المَنْصَب ، وَمَعَهَا كِيسٌ يَحْتَوِي عَلَى أَلْفِ دُوكَة ذَهْبِيَّة »<sup>(١٠٢)</sup> .

لَمْ يَتَدَخُلْ الْفَاتِحُونَ فِي أَمْرِ الْكَنِيسَةِ « بَعْكَسِ السُّلْطَةِ الْمَدِينِيَّةِ الَّتِي كَانَتْ مُخَوَّلَةً لِلْمُوْلَى الْبِيْزَنْطِيَّةِ »<sup>(١٠٣)</sup> .

سَمِحَ لَهُمْ بِالاحْتِفالِ بِطَقْوَسِهِمُ الدِّينِيَّةِ تَبَعًا لِعَادَاتِهِمُ الْقَوْمِيَّةِ<sup>(١٠٤)</sup> . لَقِيَ الْفَاتِحُونَ « فِي بَقَاعِ كَثِيرَةٍ مِنَ الْمَلْكَةِ - الْبِيْزَنْطِيَّةِ - تَرْحِيبًا مِنْ جَانِبِ الْإِغْرِيقِ ، فَقَدْ اعْتَبُرُوهُمْ مُخَلَّصِينَ لَهُمْ مِنَ الْحُكْمِ الظَّالِمِ الْمُسْتَبِدِ ، حُكْمِ الْفَرْنَجَةِ وَأَهْلِ الْبِنْدِيقِيَّةِ ... فَقَدْ صَيَّرُوا (أَيِّ الْفَرْنَجَةِ) الشَّعْبَ فِي حَالَةٍ مِنَ الْعَبُودِيَّةِ يَرْثِيُّهَا<sup>(١٠٥)</sup> ، وَجَاءَ الْفَتْحُ طَبَعًا لِتَخْلِيصِهِمْ مِنْ هَذِهِ الْعَبُودِيَّةِ .

وَوُضِّحَ كَثِيرٌ مِنَ الْمُؤْرِخِينَ حَالَةَ دُولَةِ بِيْزَنْطِيَّةِ قَبْلِ الْفَتْحِ كَقَوْلِهِمْ : « إِنَّ أَيَّةَ دُولَةٍ لَا تَخَافُ الْقَانُونَ تَشَبَّهُ فَرْسًا مِنْ غَيْرِ زَمَامٍ ، لَقَدْ سَمِحَ قَسْطَنْطِينُ وَأَسْلَافُهِ لِأَكَابِرِ دُولَتِهِ بِأَنْ يَسْتَبِدُوا بِالْشَّعْبِ ، فَلَمْ تَعْدِ فِي مُحَاكِمِهِمْ عَدَالَةٌ ، وَلَا فِي قُلُوبِهِمْ شَجَاعَةٌ ، وَجَعَ الْقَضَاءُ الثَّرَوَاتَ مِنْ دَمْوعِ الْأَبْرِيَاءِ وَدَمَائِهِمْ ... »<sup>(١٠٦)</sup> . وَلَكِنَّ الْفَاتِحِينَ بَعْدَ هَذِهِ الصُّورَةِ الْقَاتِلَةِ : « اسْتَطَاعُوا بِفَضْلِ الإِدَارَةِ الْحَازِمَةِ الصَّارِمَةِ أَنْ يَنْشِرُوا الْأَمْنَ وَالنِّظامَ فِي الْمَقَاطِعَاتِ كُلُّهَا ، وَوَجَدُنَا تَنْظِيمًا رَائِعًا فِي الشُّؤُونِ الْمَدِينِيَّةِ وَالْقَضَائِيَّةِ »<sup>(١٠٧)</sup> . وَهُمْ أَيِّ الْأَتْرَاكُ الْمُسْلِمُونَ لَمْ يَرْغُمُوا أَحَدًا عَلَى تَرْكِ دِينِهِ<sup>(١٠٨)</sup> .

(١٠٢) الدُّعْوَةُ إِلَى الْإِسْلَامِ ص ١٧٠ - ١٧١ : ٣٥٥-٦ Phrantzes, pp

(١٠٣) الدُّعْوَةُ إِلَى الْإِسْلَامِ ص ١٧١ .

(١٠٤) الدُّعْوَةُ إِلَى الْإِسْلَامِ ص ١٧١ ، عَنْ Finaly, vol in p 522

(١٠٥) الدُّعْوَةُ إِلَى الْإِسْلَامِ ص ١٧٢ ، عَنْ رِحَالَةِ مُعاصرِ لِفَتْحِ الْمَكَّةِ وَهُوَ :

The Travels of Martin Baumgarten, p ٣٧٦

(١٠٦) الدُّعْوَةُ إِلَى الْإِسْلَامِ ص ١٧٣ .

(١٠٧) ثَنَوْسُوْهُ، الْإِسْلَامِ ص ١٧٤ .

Lurcheae Spuriae Suggillatio Fol. xvii (١٨)

«رأى الأتراك أن أعظم خير يستطيعون تقديمه لأي فرد ، هو أن يهدوه إلى دين الإسلام»<sup>(١٠٩)</sup> ويقول أرنولد : «وفي سبيل هذه الغاية لم يدعوا وسيلة للإغراء إلا فعلوها»<sup>(١١٠)</sup>. ثم يقول في صفحة أخرى : «تقبلوا بصدر رحب تعاليم الإسلام الواضحة المفهومة التي تقوم على الوحدانية»<sup>(١١١)</sup> ثم : «وقد انتهت إلينا الأخبار»<sup>(١١٢)</sup> عن طوائف كبيرة من الناس أسلموا ولم يكونوا من بسطاء عامتهم فحسب ، بل كانوا من العلماء على اختلاف طبقاتهم ومناصبهم وحالاتهم»<sup>(١١٣)</sup>.

### لماذا دخل هؤلاء في الإسلام :

«أصبح الدين الإسلامي في ذلك الحين الملاجأ الطبيعي لأفراد الكنيسة الشرقية»<sup>(١٤)</sup>. وذلك بسبب خلافاتها الداخلية والقسوة والعنف التي سبقت الفتح الإسلامي الذي لاقاه الشعب من هرطقة هذه العقيدة ، وبعد أيضاً ، فهل ترى أيها القاضي الحكم أن أوربة الشرقية دخلت الإسلام عنوة وبالسيف ؟

وما يذكر أن حرباً وقعت بين الأتراك والمجريين ، فبحث جورج برانكوفتش عن جون هينادي وسأله : «ماذا تصنع لو انتصرت ؟» فأجاب : «أؤسس العقيدة الرومانية الكاثوليكية» ، ثم بحث عن السلطان وسأله : «ماذا تصنع

Scheffler, 51, 53. (١٠٩)

(١١٠) الدعوة إلى الإسلام ص ١٨٤ .

(١١١) الدعوة إلى الإسلام ص ١٨٦ .

(١١٢) من كتاب عاش مؤلفه عام ١٤٥٨ م : «المراجع في البند ٢ .. Turchiae ..

(١١٣) الدعوة إلى الإسلام ص ١٨٦ .

(١١٤) الدعوة إلى الإسلام ص ١٨٧ .

لديتنا لو انتصرت ؟ » فأجاب : « أقيم كنيسة إلى جانب كل مسجد ، وأدع مطلق الحرية لكل فرد في أن يصل إلى أيها شاء » !!<sup>(١١٥)</sup>

## ٥ - في بلاد فارس وما وراء النهر :

و حول انتشار الإسلام في بلاد فارس وما وراء النهر ، فقد وضح توماس أرنولد ظروف انتشاره في المنطقة ، وذلك في مقدمة الباب السابع في كتابه « الدعوة إلى الإسلام » ، ولكنه سبق ذلك بوصف لظالم الدولة الساسانية في شعبها ، واستبدادها الذي امتاز بضروب الفوضى والعنف ، فصار الشعب يكره ويقت حكامه ، وخاصة عندما تبنت الدولة الديانة الزرادشتية ، وسمحت لكهنة هذه الديانة بالسيطرة حتى على بعض الأمور المدنية ، وظهر الفتح الإسلامي كخلاص للشعب من حكم الساسانيين وذلك باعتراف « غيتاني »<sup>(١١٦)</sup>.

لذلك لا غرابة أن يعترف أكثر من مستشرق : (أن سكان المدن وخاصة الصناع وأصحاب الحرف وأهل الطبقة العاملة قد رحبوا بالدين الإسلامي ، واعتنقه عدد عظيم منهم في حاسة كبيرة)<sup>(١١٧)</sup>.

وشهد آخرون أنه : (لم تكن القوة والعنف السبب في اتساع نطاق التحول إلى الإسلام ، بدليل هذه المعاملة التي عامل بها العرب من ظلل من الفرس على تمسكه بدینه القديم )<sup>(١١٨)</sup>.

ونظراً لما سبق ، فإنه من المستحيل قبول رأي المتعاملين بأن اضمحلال ديانة

(١١٥) الدعوة إلى الإسلام ص ٢٢٢ ، عن :

Enrique Dupuy de Lome: Los Eschavos y. Turquifa, pp. 17-18 «Madrid, 1877».

Caitani, vol. ii, pp. 910-911. (١١٦)

(١١٧) الدعوة إلى الإسلام ص ٢٢٧ ، عن : De Gobineau (2), pp. 306-316.

Dosabhai Framji: History of Persia, vol. i. pp. 56-59. (١١٨)

زراشت في فارس وتحول الناس عنها إلى الإسلام كان بالقوة أو : ( كان سببه أن الفاتحين المسلمين استعنوا بالقوة على حمل الناس على اعتناق الإسلام )<sup>(١١٩)</sup>.

### أما ما وراء النهر :

بدأ الإسلام ينتشر هناك عندما وصل قتيبة بن مسلم الباهلي<sup>(١٢٠)</sup> إلى المنطقة ، « لما وفد قتيبة بن مسلم على سمرقند ، وجد هناك كثيراً من الأصنام كان عبدتها يعتقدون أن كل من أثار حنقها تعرض للموت ، على أن الفاتح المسلم لم يأبه لهذه المخاوف التي أثارتها تلك المخارات ، ومن ثم لم يحجم عن إحراق الأصنام ، وكان من أثر ذلك العمل أن دان بالإسلام عدد كبير من الناس »<sup>(١٢١)</sup>.

والتاريخ يشهد أن المسلمين قد بثوا الدعاة في المنطقة كما حدث أيام عمر بن عبد العزيز<sup>(١٢٢)</sup> « فقد استجاب بعض الأهلين إلى دعوة عمر الثاني للتدين بالإسلام »<sup>(١٢٣)</sup> « وتحول عدد كبير منهم على يد أبي صيدا الذي أخذ في نشر هذه الدعوة بسميرقند في عهد هشام الثاني »<sup>(١٢٤)</sup>.

ودخل السلاجقة الأتراك في دين الإسلام دون عنف أو قتال ، بل بمجاورة المسلمين في منطقة تركستان ، وبث الدعاة منهم وياعجاهم بسيادة الأمن والنظام فيما بين المسلمين وذلك خلال القرنين العاشر والحادي عشر ، وذلك بعد أن أسلم

(١١٩) الدعوة إلى الإسلام ص ٢٢٩ .

(١٢٠) هو القائد المسلم الذي ولاد الحاجاج بن يوسف الثقفي سنة (٨٦ هـ) على خراسان ، وجعل له أمر فتوح منطقة ما وراء النهر ، ففتح « بلخ » و « بيكند » و « مرو » و « بخارى » ...

(١٢١) الدعوة إلى الإسلام ص ٢٤٣ ، البلاذري ص ٤٢١ .

(١٢٢) الدعوة إلى الإسلام ص ٢٤٣ ، الترشخي ص ٤٦ .

(١٢٣) عمر الأول هو سيدنا عمر بن الخطاب وعمر الثاني هو عمر بن عبد العزيز ( الخليفة الراشد الخامس ) .

(١٢٤) الدعوة إلى الإسلام ص ٢٤٣ ، الطبرى : ج ٢ ص ١٥٠٧ وما يليها .

سلجوقي مع قبيلته : ( من بلاد تركستان إلى بخارى حيث دان هو وأتباعه بالإسلام وأصبحوا من المتحمسين له )<sup>(١٢٥)</sup>.

فهل دخلت بلاد فارس وما وراء النهر في الإسلام بالسيف أم عن اقتناع وإعجاب ومسالمة وأمن وحبة فأخلصوا لهذا الدين عن صدق وحبة خارقة جادة ؟

وما هو جدير بالذكر ، أن هذه المنطقة قدمت للدين الجديد والحضارة العربية الإسلامية خدمة لا تقدر ، فقد أخلص أبناء هذه المنطقة لدين الفاتحين ولغتهم وأحاديث رسول الله ﷺ ولعلوم الحضارة الجديدة ، فهل نقبل أن من يقوم بهتل هذه الخدمة قد دخل مكرهاً في الإسلام ؟ لو دخل مكرهاً لاستعمل عقله وفكره وقلمه ودواته لتخريب عقيدة الفاتحين ومحاربتها ، ولكنهم كرسوا أنفسهم مخلصين لخدمة الحضارة الإسلامية فأفنوا حياتهم وهم في كل لحظة حريصون على أن يخدموا علوم الإسلام في كل مجالاتهم ، فبرز من الأسماء الكثير ، أسماء تحمل أسماء المدن في هذه المنطقة مثل : الطبراني « المؤرخ والمفسر المشهور » ، ابن خرداذبة « المغرافي المعروف » . الشهري « صاحب الملل والنحل » ، البخاري « الحدث الكبير » ، وعشرات غيرهم من العلماء في كل الميادين العلمية مثل : أبو علي الحسين بن سينا<sup>(١٢٦)</sup> ، أبو بكر الرازي ، أبو حنيفة الدينوري ، أبو الريحان البيروني ، محمد بن موسى الخوارزمي ، أبو الوفاء البوزنجاني ...

فهل خدم هؤلاء الحضارة العربية الإسلامية عن إكراه أم عن قناعة وإعجاب ، ثم عن تعلق وافتداء ؟



---

(١٢٥) الدعوة إلى الإسلام ص ٢٤٦ عن : Raverty, p. 117.

(١٢٦) ولد في قرية « أفسنة » قرب بخارى وذلك عام ٢٧٥ هـ / ٩٨٠ م وتوفي عام ٤٢٨ هـ / ١٠٣٧ م .

## ٦ - المغول والتر :

جاءت موجات هؤلاء من الشرق فاندحرت جيوش المسلمين أمام أمواج مدهم الكبير ، ولم ينزل من الخطوب والويلات مثل ما نزل من جراء وحشية المغول الذين اكتسحوا كل مدينة وثقافة وداسوها ، تاركينها وراءهم صحراء خالية وأطلالاً دارسة ، « ففي بخارى اتخذ المغول من مساجدها المقدسة اصطبات لخيولهم <sup>(١٢٧)</sup> ومزقوا المصاحف ووطئوها بدواهم » وكذلك في سرقند وبليخ « وغيرها من مدن آسيا الوسطى التي كانت من قبل فخر الحضارة الإسلامية ، ومواطن الأولياء وكعبة العلوم ، كما كان ذلك أيضاً مصير بغداد » .

وابن الأثير أخذته القشعريرة حين أراد وصف غارات المغول ، حيث يقول : « لقد بقيت عدة سنين معرضاً عن ذكر هذه الحادثة استعظاماً لها كارهاً لذكرها ، فأنا أقدم إليه « رجلاً » وأؤخر أخرى ، فمن الذي يسهل عليه أن يكتب نعي الإسلام والمسلمين ؟ ومن الذي يهون عليه ذكر ذلك ؟ فيا ليت أمي لم تلدني ، ويا « ليتنى مت قبل هذا و كنت نسيأ منسياً » <sup>(١٢٨)</sup> .

وتكتفينا هذه الفكرة عن المصيبة التي حللت بالحضارة الإنسانية ، وخاصة بإغراق كتب مكتبة « دار الحكمة » - التي أسسها هارون الرشيد وآتت أكلها أيام المؤمنون - في نهر دجلة ، فبقي أياماً يجري وميةه سوداء من لون الخبر الأسود .

وهكذا إن الحضارة قد تأخرت قروناً بسبب ضياع علوم هذه المكتبة الإسلامية الفريدة من نوعها .

أمام هذا الانكسار العسكري أمام المغول الذين اكتسحوا العالم من الصين حتى

(١٢٧) الدعوة إلى الإسلام ص ٢٤٩ .

(١٢٨) ابن الأثير ، الكامل في التاريخ : ج ١٢ ص ٢٤٣ - ٢٤٤ وذلك في حوادث سنة ٦١٧ هـ ، والآية هي : ١٩ / ٢٢ .

فلسطين ، كان لا بدّ من إثبات أن الإسلام ليس كغيره من المبادئ التي ظهرت في هذا العالم ، فأمام عظمته الذاتية ، وبتحرك غريب ، لا ندري كيف كان الله عز وجل يكتب له النصر !

لقد كان لا بد للإسلام أن ينهض من تحت أنقاض عظمته الأولى ، وأطلال مجده التالد ، في كل مرة وبطريقة جديدة . فاستطاع بدعاته أن يغزو قلوب أولئك الفاتحين المتبررين ، وقام صراع غريب وتنافس كبير بين الأديان لاجتذاب هؤلاء الوثنين البرابرة ( على حد قول أرنولد ) ، « تلك المعركة الحامية التي قامت بين البوذية وال المسيحية والإسلام ، كل ديانة تنافس الأخرى لتكتسب قلوب أولئك الفاتحين القساة »<sup>(١٢٩)</sup> .

في الدعاء ، وبالدعاة فقط ، وأي دعاء ، دعاء الطرق الصوفية والطريقة النقشبندية بخاصة<sup>(١٣٠)</sup> ، تراجع القوم ، ورجعوا إلى بلادهم يحملون الإسلام إلى أبناء جلدتهم ، جاؤوا ببربرية وقسوة وحصاد للشعوب بلا رحمة ، وأبوا ب الإنسانية ورحمة ومحبة للعالم أجمع ، حوّلهم الإسلام بدون سيف أو جيش ، إلا سيف الكلمة الطيبة والحكمة والوعظة الحسنة ، التي حمل الدعاء لواءها جيش الدعاء النقشبendi ، فخرقوا القلوب بنور توجهاً لهم ، فما أن فتح المغول بلادنا حتى فتح العلماء العاملون قلوبهم ، فملكتنا أرضنا التي عادت إلينا .

وهكذا ... انتصر وانتشر الإسلام في وجه السيف .. ولم ينتصر أو ينتشر مجده .. لقد حول الدعاء المسلمين المغول إلى دعاء مسلمين ، فعادوا بعد أن صار في جيش « بركة خان » كل فارس وسجادة صلاته معه<sup>(١٣١)</sup> أيها حل الأذان قام للصلوة مجيئاً نداء : « حي على الصلاة . حي على الفلاح ... » .

(١٢٩) الدعوة إلى الإسلام ص ٢٦٩ .

(١٣٠) الدعوة إلى الإسلام ٢٥٩ و ٢٦٦ - ٢٧٠ . ووصف أرنولد الطريقة النقشبندية بالقوة والنفوذ في القرن الرابع عشر الميلادي في آسيا .

(١٣١) الدعوة إلى الإسلام ص ٢٥٩ ، ٢٦٦ - ٢٧٠ .

وتبع هذا النصر نصر آخر ، ألا وهو دخول الإسلام إلى روسية ليس بالسيف ، ولكن بفضل ما يسميه المؤرخون « القوة المعنوية التي تميز بها المسلمين أنفسهم »<sup>(١٣٢)</sup> وهذه القوة هي قوة الإيمان ، قوة الإيمان بالمبدا الذي خالط اللحم والعظم والدم . إنها قوة الإسلام الكامنة في ثناياه ، قوة البقاء والبقاء للأفضل ، ويقول « أرنولد » بصراحة : « بدأ الإسلام يتخلص تدريجياً من أطلال مجده السالف ، ويتخذ مكانه من جديد باعتباره ديناً ذا سيادة »<sup>(١٣٣)</sup> . بدأ هذا الإسلام رغم « نكبة المغول » في عملية مد عنيفة بين التتر في أواسط آسية وفي روسية .

ودليل قوة الإسلام التجددية التي تعتمد على القناعة والتفكير : أن « نشطت الدعوة إلى الإسلام بيد تتار القرم بعد أن صدر مرسوم حرية الدين في سنة ١٩٠٥ »<sup>(١٣٤)</sup> .

كما أن قبائل القيرغيز دخلت الإسلام عن طريق الدعاة ، الدعاة الذين اعتمدوا على إيصال الإسلام إلى الشعوب ، بالحكمة والموعظة الحسنة « حتى أن مدینتهم قازان » أصبحت المركز الرئيس لنشاط هذه الدعوة ، وكان يطبع في كل سنة عدد كبير من المنشورات » .

وصل الإسلام إلى سiberia ( بدون جيوش وسيوف ) فكيف وصل ؟ ( وفي سنة ١٧٤٥ تسرب الإسلام لأول مرة إلى قبائل التتار التي يطلق عليها « Baraba »<sup>(١٣٥)</sup> . « Tatars »

سيادة القاضي - يطول الحديث عن انتشار الإسلام بالحكمة والموعظة الحسنة

(١٣٢) الدعوة إلى الإسلام ص ٢٧٦ .

(١٣٣) الدعوة إلى الإسلام ص ٢٦٩ .

(١٣٤) Islam and Missions, p. 257. ، عن : ٢٧٦

Radloff, vol. i. p. 241. ، عن ٢٨٤

والإقناع والفكر دون إجبار ، والآن نتساءل مع من يرى أن الإسلام انتشر بالسيف ، كيف وصل الإسلام إلى : جنوب الهند وسيلان وجزر لكديف وما لا ديف<sup>(١٣٦)</sup> في الحيط الهندي ، وإلى التبت وإلى سواحل الصين وإلى الفلبين وجزر أندونيسية وشبه جزيرة الملايو ؟ كيف انتشر الإسلام في أواسط أفريقيا في السنغال ونيجيريا والصومال وتanzania ومدغشقر وزنجبار ... كيف وصل الإسلام إلى هناك ؟ أبالسيف ؟ وما وصلت إلى هناك جيوش تحمل سيوفاً ؟

إنه وصل بواسطة تجار اتقن الإيمان في قلوبهم ، فكانوا مع تجارتهم دعاة إلى الإسلام ، دعاة بالكلمة الطيبة وبالعمل الذي هو دعوة ناطقة ، فالصدق والأمانة والوفاء والمحبة ... كلها دعوات بطريقة عملية إلى دين الإسلام .

وللابلاغ على انتشار الإسلام في الهند<sup>(١٣٧)</sup> بالدعوة دون سيف يراجع الباب التاسع من كتاب « الدعوة إلى الإسلام » ص ٢٨٥ ، ولا انتشار الإسلام في الصين<sup>(١٣٨)</sup> دون سيف يراجع الباب العاشر ص ٣٣١ . ولا انتشار الإسلام في أفريقيا دون سيف يراجع الباب الحادي عشر لمعرفة فضل الطرق الصوفية في نشر الدعوة في ساحل أفريقيا الشرقية وفي أوغندا وأفريقيا الشرقية<sup>(١٣٩)</sup> والصومال حتى رأس الكاب

(١٣٦) أهل مالاديف : « دخلوا في الإسلام عن طريق التجار العرب والفرس الذين استوطنوا هذه البلاد » ، الدعوة إلى الإسلام ، ص ٢٠٢ .

(١٣٧) تحول الناس إلى الإسلام في جنوب الهند بسبب التجار المسلمين الذين جاؤوا من سائر جهات الهند ، مثل كوجرات والذّكَن ، ومن بلاد العرب وفارس ، الدعوة إلى الإسلام ص ٢٩٨ ، عن : Oboardo Barpozo p. 310 . والذي أدخل الإسلام إلى هضبة الذّكَن أحد الدعاة العرب ، واسمه « بيرمَهَا إِبِرْ » ، وپير تعني مرشد ، ومَهَا تعني أكبر ، وإِبِرْ تعني الناسك ، وذلك سنة ١٣٠٤ م « الدعوة إلى الإسلام » ص ٣٢٢ .

(١٣٨) « إن الإسلام دخل الصين أول ما دخل مع التجار الذين كانوا يسلكون الطريق البحري القديم » الدعوة إلى الإسلام ، ص ٣٢٢ .

(١٣٩) أدخل الإسلام إلى مالي Malé الشيخ يوسف شمس الدين من تبريز في إيران ، الدعوة إلى الإسلام ، ص ٢٠٢ .

« رأس الرجاء الصالح ». وانتشار الإسلام بأرخبيل الملايو دون سيف يراجع  
الباب الثاني عشر ص ٤٠١ لنز الإسلام في سومطرة - جاوة - وجزر ملوكس -  
وبورنيو - وسيليبس - والفلبين - وسولو<sup>(١٤٠)</sup> ... ) . وفي أمريكا هل يتم انتشار  
الإسلام فيها بالسيف والقوة ؟؟

فبعد هذا كله كيف انتشر الإسلام ؟ وكيف انتشرت العقائد الأخرى ؟ ..

☆ ☆ ☆

### شهادات منصفة :

« ما عرف التاريخ فاتحاً أرحم من  
العرب » .

« غوستاف لوبيون »

( من نوادر المؤلفين الغربيين الذين جمعوا بين حسن النية وحسن الفهم في  
مسألة الجهاد « توماس كارليل » ، الحكم الاقوسي الذي يسميه نقاد الغرب بنبي  
الكتاب ... فهو ينتهي بزعم الزاعمين أن الإسلام قد انتشر بالسيف إلى الغاية من  
السخف والغشائية ، ولا يرتضي أن يعتبر هذا الزعم من أكاذيب التاريخ ، فإنه  
أضعف من أن يحسب من الأكاذيب التي تحتاج إلى تصحيح . وهو أظهر بطلاناً من  
أن يُبْطَلَ بالمناقشة ، لأن القائل به سواء ومن يقول أن رجلاً واحداً حمل سيفه  
وخرج إلى جميع مخالفيه ليبعث فيهم الخوف من سيفه - وحده - ويسوقهم كرهاً إلى  
اعتقاد ما ينكرون ، فيعتقدونه ويثبتون <sup>١</sup> له ثم يحملون السيف معه لتخويف  
الآخرين )<sup>(١٤١)</sup> .

---

(١٤٠) لم يتقدم الإسلام بقوة السلاح ، بل صادفت الكلمة الطيبة ، والسلوك القويم ، والخلق  
الرفيع ، والحقيقة المقنعة النجاح في أفريقيا وجنوب شرق آسيا .

(١٤١) ما يقال عن الإسلام : ص ١٧٠ .

وتتساءل « لورا فيشيا فاغلييري » عن تفسير مقنع لواصلة انتشار الإسلام وتقديمه الحديث في آسية وأفريقيا في عصرنا الحاضر ، ثم تجيب : « إن أحداً لا يستطيع اليوم أن يزعم أن سيف الفاتح هو الذي يهدى السبيل أمام الإسلام - على العكس - ففي الأصقاع التي كانت في يوم من الأيام دولاً إسلامية تولت مقايد السلطة حكومات جديدة تتنسب إلى أديان أخرى ، وعملت في أوساط المسلمين طوال فترات عديدة منظماتٌ تبشيرية قوية ، ومع ذلك فإن هذه الحكومات ، وتلك المنظمات ، لم توفق إلى زحزحة الإسلام وإقصائه عن حياة الشعوب الإسلامية .

- أية قوة عجيبة تكن في هذا الدين ؟ أية قوة داخلية من قوى الإقناع تنصره به ؟ ومن أي غور سحيق من أغوار النفس الإنسانية ينبع نداوه استجابة مزلزلة ؟ »<sup>(١٤٢)</sup>.

« قامت الانتصارات المدوية للعرب على أسباب متنوعة تتجلّى أحدها في الخلق السامي الذي كان قد تشرّبه العرب عن الدين الجديد »<sup>(١٤٣)</sup>

- « سيرى القارئ حين يبحث في فتوح العرب وأسباب انتصاراتهم ، أن القوة لم تكن عاملًا في انتشار القرآن ، وأن العرب تركوا المغلوبين أحراراً في أدیانهم ... »<sup>(١٤٤)</sup>

- « لم ينتشر القرآن بالسيف ... بل انتشر بالدعوة وحدها ، وبالدعوة وحدها اعتنقته الشعوب »<sup>(١٤٥)</sup>.

(١٤٢) دفاع عن الإسلام : ص ٤٠ .

(١٤٣) الحضارة العربية : جاك . س . ريسير ، ص ٢٧ .

(١٤٤) غوستاف لوبيون « حضارة العرب » ترجمة محمد عادل زعبيتر ص ١٤٥ .

(١٤٥) غوستاف لوبيون « حضارة العرب » ص ١٢٨ .

- وقال روبرتسون في كتابه « تاريخ شارلوكن » : « إن المسلمين وحدهم هم الذين جمعوا بين الجهاد والتسامح نحو أتباع الأديان الأخرى الذين غلبوهم وتركوهم أحرازاً في إقامة شعائرهم الدينية » .

- قال « ميشود » في كتابه « تاريخ الحروب الصليبية » : « إن الإسلام الذي أمر بالجهاد متسامح نحو أتباع الأديان الأخرى ، وهو قد أغفى البطاركة والرهبان وخدمهم من الضرائب » .

- وقال الكونت هنري دي كاستري في كتابه « الإسلام خواطر وسوانح » بعد وصفه الفتوحات الإسلامية وانتشار الإسلام بين الشعوب . وصف المسلمين بقوله : « فلم يقتلوا أمة أبٍت الإسلام »<sup>(١٤٦)</sup> .

وقال : « فلم يكره أحد عليه بالسيف ولا باللسان ، بل دخل القلوب عن شوق و اختيار ، وكان نتيبة ما أودع في القرآن من موهب التأثير والأخذ بالأباب »<sup>(١٤٧)</sup> .

ذكر توماس كارليل ص ٧٦ في « الأبطال » في معرض ردّه على شبهة انتشار الإسلام بالسيف :

« فهم يقولون ما كان الدين لينتشر لولا السيف . ولكن ما هو الذي أوجد السيف ؟ هو قوة ذلك الدين . وإنه حق ، والرأي الجديد أول ما ينشأ يكون في رأس رجل واحد ، فالذى يعتقد هو فرد ، فرد ضد العالم أجمع ، فإذا تناول هذا الفرد سيفاً وقام في وجه الدنيا فقلما والله يضيع ، وأرى على العموم أن الحق ينشر نفسه بأية طريقة حسبما تقتضيه الحال ، أو لم تروا أن النصرانية كانت لا تائف أن

---

(١٤٦) ص ٣٥ ، ترجمة أحمد فتحي زغول .

(١٤٧) L'Islam impression et etudes (المصدر السابق) : ص ٣٩ - ٤٠ .

تستخدم السيف أحياناً ، وحسبكم ما فعل شارلسان بقبائل السكسون ، وأنا لا أحفل أكان انتشار الحق بالسيف أو باللسان أم بأية آلة أخرى ، فلنندع الحقائق تنشر سلطانها بالخطابة أو بالصحافة أو بالنار . لندعها تكافح وتجاهد بأيديها وأرجلها وأظافرها فإنها لن تهزم إلا ما كان يستحق أن يهزم » .



## (المجلس العاشرة )

### الذميون والجذرية

★ « من عرف الحق ، عزّ عليه أن يراه  
مهضوماً » .

★ « إن الله أرسل محمدًا هادياً ، ولم  
يرسله جابيًّا » .

عمر بن عبد العزيز

دخل الإسلام قاعة المحكمة ، وبدأت المجلس العاشرة ، ووقف النائب العام وقال : عامل الإسلام الذميين بقسوة واضطهاد وإرهاب وقع للحرفيات ، وأرهقهم بضرائب كبيرة سميت « الجزية » .

وكان موقف غير العرب بالنسبة للأستقراطية الحربية العربية هو موقف الرعايا المخاضعين ، وكانوا هم الدعامة المالية للدولة ، فكان لابد لهم أن يهينوا الحياة لسادتهم من طريق الخراج المفروض عليهم والضرائب التي يدفعونها كرعايا والتي كانت تُشعر بالفضاضة ، وكانت وطأتها عليهم أشد من وطأة الزكاة التي كان يدفعها المسلمون ، وكان تدخل الدولة العربية في شؤونهم الداخلية - إذا لم تدع إلى ذلك حاجة - أقل من تدخلها في شؤون القبائل ... ولم تكن الحكومة - الإسلامية - بهمها سوى حمل الخراج إلى بيت المال على المقدار المفروض له ... « الذميون بقرة ... الوالي يمسكها من قرونها حتى تسكن ، وعامل الخراج يجلبها »<sup>(١)</sup> .

ثم أيد النائب العام ادعاءه بالأية الكريمة : ﴿ قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ولا يحربون ماحرم الله ورسوله ، ولا يدينون دين الحق من

(١) صاحب الشبهة « يوليوس فلماونز » في كتابه تاريخ الدولة العربية : ص ٢٧ .

**الذين أُوتُوا الكتاب حتى يُعطُوا الجزية عن يدٍ<sup>(٢)</sup> وَهُمْ صَاغِرُونَ<sup>(٣)</sup>** [التوبة :

. ٢٩

وقف الإسلام بعد سماع المستشرق المتعصب « يوليوس فلهاوزن » وفي نفسه  
كلمة : أبئثل هذه الافتراطات يعرض الإسلام على الأوروبيين ؟ ... يحق لهم ذلك ...  
فلو كتبوا بنزاهة وتجرد وسجلوا الحقيقة لظهر جمال الدعوة الإسلامية عند  
الأوروبيين ثم لأسلمو ... فهم يبغون تشويه الصورة في ذهن ونفس الأوروبي فيقام  
حاجز بينه وبين الإسلام .

**وقف الإسلام وطرح دفاعه على النحو التالي<sup>(٤)</sup> :**

- مقدمة :

يعيش في البلاد الإسلامية على مرّ تاريخها مسيحيون ويُهود ، ويعيش  
مسلمون في بلاد غير إسلامية ، فكيف كانت معاملة هؤلاء ؟ ومعاملة هؤلاء ؟ .  
طف في العالم الإسلامي ، فهل تسمع شكاية مسيحي أو يهودي ضد المسلمين ؟

---

(٢) عن يد : أي قدرة وغنى ويسر .

(٣) صاغرون : أي تجري عليهم أحكام الإسلام .

(٤) اعتدنا في هذا البحث الكتب التالية بشكل رئيس :

١ - مقارنة الأديان : ج ٢ ، للدكتور أحمد شلي .

٢ - الدعوة إلى الإسلام : لتوomas أرنولد .

٣ - حقائق الإسلام وأباطيل خصمه : للمرحوم العقاد .

٤ - ما يقال عن الإسلام : للمرحوم العقاد .

٥ - حقوق الإنسان بين تعاليم الإسلام وإعلان الأمم المتحدة : لحمد الغزالى .

٦ - دفاع عن الإسلام : للوراقيشيا فاغليري .

٧ - حقوق أهل الذمة في الدولة الإسلامية : للمودودي .

وغيرها من الكتب سندكها في حينها .

أما المسلمين الذين يعيشون تحت كنف حكومات غير إسلامية ، فيا للهول ، لنقرأ مثلاً قول غوستاف لوبيون في « حضارة العرب » ، ص ١٩٤ « فنجد وصفاً لضروب القسوة والبربرية التي كانت طابع الحكم الصليبي في فلسطين : « لم يكتف قومنا الصليبيون الأتقياء بضروب العسف والتدمير والتنكيل التي اتباعوها ، فعقدوا مؤتمراً أجمعوا فيه على إبادة جميع سكان القدس المسلمين واليهود الذين كان عددهم ستين ألفاً ، فأفنتهم عن آخرهم في ثانية أيام ، ولم يستثنوا منهم امرأة ولا ولداً ولا شيخاً ، ويقول غليوم الصوري إن الصليبيين كانوا من السفهاء الفاسدين والملائحة الفاسقين ، ولو أراد كاتب أن يصف رذائلهم الوحشية لخرج من طور المؤرخ ليدخل في طور القادح الماجي » .

أما في إسبانيا ، فيحدثنا الواقع الحاضر أنه ليس في إسبانيا الآن مسلم واحد ، لقد سفكَت دماء المسلمين ، وأرغموا إرغاماً على ترك الإسلام والدخول في دين النصرانية . وفي شباط ١٥٠٢ م ، صدر أمر بطرد المغاربة المسلمين ( وقد سموهم أعداء الله ) من أشبيلية وماحولها إذا لم يقبلوا التعميد ، وعليهم أن يغادروا إسبانيا قبل شهر نيسان ، وألا يصحبوا معهم ذهباً ولا فضة ، وألا يذهبوا في طريق يقودهم إلى أرض إسلامية والنتيجة التي جاءت أثراً لهذه الشروط موت الجميع<sup>(٥)</sup> .

إن محكمة التفتيش The Inquisition نصّرت المسلمين بإشراف السلطات الكنسية ، وبأشد وسائل العنف ، ولم تكن العهود التي قطعت للMuslimين لتحول دون النزعة الصليبية التي أُسيئت على سياسة إسبانيا الفادرة ثوب الدين والورع ، وفي عام ١٥٠١ م أصدر الملك الكاثوليكيان « فرديناند وإيزابيلا » أمراً خلاصته : لما كان الله قد اختارها لتطهير مملكة غرناطة من الكفرة ، فإنه يحظر وجود المسلمين فيها ، ويعاقب الحالفون بالموت أو مصادرة الأموال<sup>(٦)</sup> .

(٥) مقارنة الأديان : ج ٢ ص ١٤٧ .

(٦) راجع « مصرع غرناطة » ص ٩٨ وما بعدها لمعرفة أعمال محكمة التفتيش الوحشية المروعة ، والتي =

وفي « إسرائيل » اليوم ، ما واقع المسلمين ؟ تهجير ، حرمان ، آلام ، انتهاك حرمات المساجد ، وما إحراق الأقصى عن الأذهان ببعيد<sup>(٧)</sup> .

في يكن أن ندرك ويسير أن المسلمين لقوا من المجتمعات غير الإسلامية ألواناً من الاضطهاد والإبادة والخسف والقتل والتهجير .

بعد هذه المقدمة ، لنر غير المسلمين في دولة الإسلام :

- رسم القرآن الكريم مع أحاديث رسول الله ﷺ وأعمال الخلفاء الراشدين .. الطريق القويم للMuslimين في معاملة غير أتباع دياناتهم وسار المجتمع المسلم على هدي هذا الطريق .

١ - فالقرآن الكريم يقول : ﴿ لَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الْذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِّنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتَقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ [المتحنة : ٨] .

﴿ وَطَعَامُ الْذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ حِلٌّ لَّكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلٌّ لَّهُمْ ﴾ [المائدة : ٥] .

وقد يدخل الابن الإسلام ويظل الأب على غير الإسلام . فيدعوا الإسلام الابن أن يظل طيب الصحبة مع أبيه مع اختلاف الدين : ﴿ وَإِنْ جَاهَدَاكَ عَلَى أَنْ تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبَهُمَا فِي الدِّينِ مَعْرُوفًا ﴾ [لقمان : ١٥] .

يوضح القرآن الكريم للMuslimين آداب المجادل بينهم وبين أهل الكتاب :

---

= فيها الدفن على قيد الحياة ، وسحق العظام بآلات ضاغطة ، وتنزيق الأرجل ، وفسخ الفك ، وسل اللسان ، وتنزيق أثداء النساء ، وسجنهن من صدورهن بواسطة كلاليب ...  
(٧) أحرق المسجد الأقصى الشريف . بمؤامرة عالمية صهيونية مدبرة ، يراجع بشأنها كتاب « حريق الأقصى » الذي وزعته « فتح » .

﴿ وَلَا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابَ إِلَّا بِالْتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ ،  
وَقُولُوا آمَنَّا بِالَّذِي أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَأُنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَإِلَهُنَا وَإِلَهُكُمْ وَاحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ  
مُسْلِمُونَ ﴾ [العنكبوت : ٤٦] .

## ٢ - أحاديث رسول الله ﷺ وأعماله :

- كان عليه الصلاة والسلام يحضر ولائم غير المسلمين ويشيع جنازتهم ، ويعود مرضاه ، ولما جاء وفد نجران المسيحي فرش لهم عبائته وأجلسهم عليها ، وكان يقترض من أهل الكتاب ، ويرهن عندهم أمتعته حتى توفي ﷺ ودرعه مرهون عند بعض اليهود في المدينة المنورة ، وكان يفعل ذلك إرشاداً وتعلماً للMuslimين ، إذ كان في الصحابة من يقرض رسول الله ﷺ بل ويؤثره على نفسه<sup>(٨)</sup> .

ورسول الله ﷺ يقول : « من آذى ذميأً فليس مني » . « من قتل معاهاذا لم يرُح رائحة الجنة »<sup>(٩)</sup> .

« من ظلم معاهاذا وكفه فوق طاقته فأنا حجيجه »<sup>(١٠)</sup> .

« إن الله يعذب الذين يعذبون الناس في الدنيا »<sup>(١١)</sup> . لم يقل الرسول ﷺ :  
« يعذب المسلمين » بل : « يعذب الناس » عامـة ..

حدث زيد بن سعنة - وهو من أحبـار اليهود - أنه أقرض النبي ﷺ قرضاً كان قد احتاج إليه ليسـد به خللاً من شؤون نفر من المؤلفـة قلوبـهم ، ثم رأـى أن يذهب

(٨) عـفيف طـبـارة ، رـوح الدـين الإـسـلامـي : ص ١٩٨ .

(٩) روـاه البـخارـي .

(١٠) فـتوـح الـبلـدان ، طـبع أـورـبة : ص ١٦٩ .

وـردـ في كـتاب « حقوقـ الإنسـان » لـلفـزـالي : « لـهم مـالـنا وـعـلـيـهم مـاعـلـيـنا » « وـمن آـذـى ذـميـأـ كـنتـ خـصـه يـوـم الـقيـامـة » وـهـيـ أـحـادـيـث صـحـيـحة عنـ رسـولـ اللهـ ﷺ .

(١١) روـاه مـسلم .

قبل ميعاد الوفاء المحدد ليطلب بدئنه قال : أتيته - يعني رسول الله ﷺ - فأخذت بجامع قميصه ورداه ونظرت إليه بوجه غليظ - أي عابس - قلت له : يا محمد ، ألا تقضي حقي ؟ فوالله ما علمناكم بني عبد المطلب إلا مطلأ - مسوفي في أداء الدين والحقوق - ولقد كان لي بمخالفتكم علم .

ونظر إلى عمر وعيناه تدوران في وجهه كالفلك المستدير ، ثم رماني بيصره فقال : ياعدو الله أتقول لرسول الله ﷺ مأسمع ؟ ! وتصنع به مأوى ؟ فوالذي نفسي بيده لو لا مأحاذر فوته - لولا مأخشي أن يفوتني من رضا الرسول ﷺ - لضررت بسيفي رأسك ! .

ورسول الله ﷺ ينظر إلى سكون وتوءدة فقال : « ياعمر أنا وهو كنا أحوج إلى غير هذا ، أن تأمرني بحسن الأداء ، وتأمره بحسن اتباعه ، اذهب به ياعمر فاعطه وزده عشرين صاعاً من تمر ، مكان ما زعته » . قال زيد : فذهب بي عمر ، فأعطاني حقي وزادني عشرين صاعاً من تمر فقلت : ما هذه الزيادة ياعمر ؟ قال : أمرني رسول الله ﷺ أن أزيدك مكان مارعتك <sup>(١٢)</sup> .

سار المسلمون على هذا النهج في المعاملة ، وهذه نماذج من سيرتهم :

لقد وردت آثار نبوية أن المسلم الذي يمتنع عن ضيافة إخوانه - وذلك في حدود الملة المقررة - يكره عليها قانوناً مادام قادرًا مستطيعاً على هذه الاستضافة ، إلا أن عمر رضي الله عنه خشي أن يشعر أهل الذمة بأن ذلك استضعفاف لهم ، فأمر لا يرجوا بتقاليد الكرم الإسلامي ، وأوعز إلى الجيش أن يدعهم وشأنهم ، على أن ما يقع إبان المعارك وفي حومة الميدان شيء غير ما يشرع من قوانين وتعاليم تفسّر العلائق بين المسلمين وغيرهم على وجه الدوام .

وكتب عمر الفاروق إلى قائده سعد بن أبي وقاص ومن معه من الأجناد على

(١٢) رواه الطبراني .

الجبهة الفارسية : « وَنَحْ مُنَازِلَهُمْ وَجَنُودَهُ ، عَنْ قَرَى أَهْلِ الصلح والذمة ، فَلَا يَدْخُلُهَا مِنْ أَصْحَابِكَ إِلَّا مِنْ تَشَقُّ بَدِينَهُ وَلَا يَرْزَأُ أَحَدًا مِنْ أَهْلِهَا شَيْئًا إِنَّهُمْ حُرْمَةٌ وَذَمَّةٌ ابْتَلَيْتُمْ بِالْوَفَاءِ بِهَا ، كَمَا ابْتَلُوا بِالصَّبْرِ عَلَيْهَا ، فَمَا صَبَرُوا لَكُمْ وَفَوْلَاهُمْ »<sup>(١٣)</sup> .

وهذه ليست وصية للمعاملة بالحسنى ، بل بالرفق ، وفيها أن أهل الذمة يضيفون عسكر المسلمين ثلاثة أيام ، أما هم فيتنحون عن المعسكر ، هذه رحمة الفاتح الذي لم يعرف في حياته شعار « ويل للمغلوب من الغالب » ، بل رحمة ورفق وسياج من الرأفة والتسامح للشعوب المغلوبة .

وسنعرض من نماذج العهود التي سجلها الفاتحون مع أهل الذمة في البلاد التي فتحت عهودهم مع سكان بلاد الشام : كان عمر لا يكتفي بعهد يقطعه على نفسه وقومه<sup>(١٤)</sup> ، بل كان يشفع عهوده بوصاية المتكررة إلى ولاته ، أن يمنعوا المسلمين ظلم أهل الذمة وأن يوفوا لهم بعهدهم ويخففوا عنهم وألا يكلفوهم فوق طاقتهم وقد سجل ذلك في وصيته قبل موته .

- قال معدان بن أبي طلحة وجويرية بن قدامة : ... كنا آخر من دخل عليه (على عمر بعد طعنه) وإذا عصب جرحه ببرد ... فقلنا : أوصنا ... قال : « أوصيكم بكتاب الله فإنكم لن تضلوا ما تبعتموه ، وأوصيكم بالهاجرين فإن الناس يكثرون وهم يقلون ، وأوصيكم بالأنصار فإنهم شعب الإسلام الذي لجأ إليه ، وأوصيكم بالأعراب فإنهم أصلكم ومادتك وإخوتكم وعدو عدوكم ، وأوصيكم بأهل الذمة فإنهم ذمة نبيكم ورزق عيالكم ، قوموا عني »<sup>(١٥)</sup> .

ومن عهوده رضي الله عنه : « ... هذا ما أعطي عبد الله عمر أمير المؤمنين أهل

(١٣) نهاية الأرب : ج ٦ ص ١٦٩ .

(١٤) رواه الدارقطني حديثاً عن ابن عمر ولفظه : « أنا أكرم من وفـي بـذـمـتـه » .

(١٥) الرياض النبرة : ج ٢ ص ٧٥ .

أيلياً من الأمان ، أعطاهم أماناً لأنفسهم وأموالهم وكنائسهم وصلبانهم ، سقىها وبرئها وسائل ملتها : إنه لا تسكن كنائسهم ، ولا تهدم ، ولا ينتقص منها ولا من خيرها ، ولا من صلبيهم ولا من شيء من أموالهم ولا يُنكرون على دينهم ، ولا يضار أحد منهم ، ولا يسكن بـأيلياً معهم أحد من اليهود ... »<sup>(١١)</sup> .

☆ ☆ ☆

#### ومن الناحية العملية :

- نجد أن عمر الذي قت في عهده أكبر الفتوحات مع عهوده زاد عطفاً وتساعداً وحسن معاملة ، فبينما هو في كنيسة القيامة بالقدس إذ دخل وقت الصلاة ، فخرج وصل خارجها ، وقال للبطريرك : لو صليت داخل الكنيسة خفت أن يقول المسلمون من بعدي : هذا مصلّى عمر ، وأن يحاولوا أن يقيموا في هذا المكان مسجداً .

- رأى عمر مسناً يهودياً يسأل الناس ، فسأله عمر : ما الذي حملك على السؤال ؟ فأجاب الرجل : الحاجة والسن ، فأخذ عمر بيده وذهب إلى منزله حيث أعطاه عطاء سخيناً ، ثم أرسله إلى خازن بيت المال مع رسالة قال فيها : انظر هنا وضرياءه ، فوالله ما أنصفناه إن أكلنا شبيبته ، ثم خذلناه عند المحرم ، إنما الصدقات للفقراء والمساكين ، وهذا من مساكين أهل الكتاب<sup>(١٢)</sup> .

- ومر عمر رضي الله عنه في أرض الشام بقوم مجذومين من النصارى فأمر أن يعطوا من الصدقات ، وأن يجري عليهم القوت بانتظام<sup>(١٣)</sup> .

- نأوا نصارى تغلب واليهم من قبل عمر وهو «الوليد بن عقبة»<sup>(١٤)</sup> ، فنفذ

(١٦) الطبرى : ج ٤ ص ١٥٩ ، طبعة دار المعارف بمصر .

(١٧) مقارنة الأديان : ج ٣ ص ١٥١ .

(١٨) البلاذري ، فتوح البلدان : ص ١٣٥ .

(١٩) لما غضب الوليد غضبة المصري المقيّدة بالإيمان الإسلامي . قال فيهم كلمته المشهورة : إذا ما عصبتَ الرأس مني بشوزد فغيّك مني تغلب ابنته وأسل =

صبر الوليد ، مما كانوا يعملون ، فتوعدهم ، فسع عمر بذلك ، فخشى عمر أن يبطش الوليد بهم ، فعزله عن ولايته وعين أميراً غيره ، عطفاً ومحبة بنصارى تغلب .

☆ ☆ ☆

ماذا قال الظميوز، عن معاملة الفاتحين لهم :

«إن العرب الذين منحهم الله سلطان الدنيا ، يشاهدون ما أنت عليه وهم بينكم كاً تعلمون ذلك حق العلم ، ومع ذلك فهم لا يحاربون العقيدة المسيحية ، بل على العكس ، يعطفون على ديننا ويكرمون قسسينا وقديسى الرب ، ويجودون بالفضل على الكنائس والأديار»<sup>(٢٠)</sup> . ويقول «أرنولد» معلقاً على هذه الرسالة : «تحمل هذه الرسالة الدليل الساطع على طابع المدوع والمسالمة في نشر هذا الدين الجديد» .

ويقول «عيشو بابه» «أحد البطاركة المسيحيين» : «إن العرب الذين مكنهم رب من السيطرة على العالم يعاملوننا كاً تعرفون ، إنهم ليسوا أعداء للنصرانية ، بل يتذمرون علينا ، ويوقرون قسيسينا ويدونون يد المعونة إلى كنائسنا وأديرتنا»<sup>(٢١)</sup> .

لماذا تدفع الجزية من قبل الظميين ؟

«لماذا الجزية ؟ ما مقدارها ؟ .. وما يقابلها عند المسلمين ؟ ؟ ؟ » .

ينتفع أهل الكتاب «الظميين» بالمرافق العامة مع المسلمين ، كالقضاء

---

= فبلغت هذه الكلمة عمر رضي الله عنه ، فكف يد الوليد عنهم ونحاه عن منطقهم .

(٢٠) الدعوة إلى الإسلام : ص ١٠٢ وهذا كلام البطريق النسطوري يشوع باف الثالث ، وقد أرسل هذه الرسالة إلى الطيران سمعان رئيس أساقفة فارس .

(٢١) في روح الدين الإسلامي : ص ٢٠١ .

والشرطة والمرافق العامة ، كالطرقات والجسور ومشاريع الري ... « وتحتاج إلى نفقات يدفع المسلمون قسطها الأكبر ، ويسمى أهل الكتاب بالجزية في تكاليف هذه المراقب »<sup>(٢٢)</sup> .

ومقابل دفع الجزية لا يكلف القادرون من أهل الكتاب أن يحملوا السلاح ويدافعوا عن البلاد ، بل يقوم بذلك المسلمون ، فهي نظير إعفائهم من الواجب الكبير<sup>(٢٣)</sup> . وفي بعض الأحوال التي يقوم بها الذميين بالدفاع عن النفس تسقط عنهم الجزية بدليل<sup>(٢٤)</sup> « أن المسلمين عندما دخلوا حمص أخذوا الجزية من أهل الكتاب الذين لم يريدوا أن يدخلوا الإسلام ، ثم عرف المسلمون أن الروم أعدوا جيشاً كبيراً لمحاجة المسلمين ، فأدرك المسلمين أنهم قد لا يقوون على الدفاع عن أهل حمص . وقد يضطرون للانسحاب فاعادوا إلى أهل حمص ما أخذوه منهم وقالوا لهم : شغلنا عن نصركم والدفاع عنكم ، فأنتم على أمركم ، فقال أهل حمص : إن ولايتكم وعدلكم أحب إلينا مما كنا فيه من الظلم والغشم ، ولندفع عن جند هرقل عن المدينة مع عاملكم ، ونهضوا بذلك فسقطت الجزية عنهم » .

وما قالوه : « والتوراة لن يدخل عامل هرقل مدينة حمص إلا أن تُغلب<sup>(٢٥)</sup> ». « رَدْمَكُ اللَّهُ عَلَيْنَا وَنَصْرَكُ عَلَيْهِمْ - أَيْ عَلَى الرُّومِ - فَلَوْ كَانُوا هُمْ ، لَمْ يَرْدُوا عَلَيْنَا شَيْئاً ، وَأَخْذُوا كُلَّ شَيْءٍ بَقِيَ لَنَا »<sup>(٢٦)</sup> .

(٢٢) مقارنة الأديان : ج ٢ ص ١٥٢ .

(٢٣) وقد فرضت الجزية كما ذكرنا على القادرين من الذكور مقابل الخدمة العسكرية التي كانوا يطالبون بأدائها لو كانوا مسلمين ويعنى منها الطفل والمرأة والشيخ ، ومن لا معاش له أو هو عالة على غيره يعنى من أداء الجزية منها كان عمره . الدعوة إلى الإسلام : ص ٧٩ .

(٢٤) رواية البلاذري في (فتح البلدان) : ص ١٤٣ .

(٢٥) فتوح البلدان (الطبعة الأولى) : ص ٧ .

(٢٦) أبو يوسف : ص ٨١ ، الدعوة إلى الإسلام : ص ٧٩ .

مقدارها : هي على الأغنياء ٤٨ درهماً في العام - حوالي جنيهين<sup>(٢٧)</sup> - وعلى المتوسطين ٢٤ درهماً ، وعلى العمال والصناع ١٢ درهماً ، فهي إذن : مقدار ضئيل يسير من المال يدفع في كل عام مرة واحدة ، تتفاوت قيمته حسب حالة الذمي المالية .

- « ويعين مقدار الجزية اعتباراً لحالتهم الاقتصادية ، فيؤخذ من الموسرين أكثر ومن الوسط أقل منه ومن الفقراء شيء قليل جداً . والذين لا معاش لهم أو هم عالة على غيرهم يعفون من أداء الجزية .

هذا وإن كانت الجزية لم يعين لها مقدار بعينه ، إلا أنه من اللازم عند تعين المقدار أن تراعي فيه السهولة ، فيقرر منه ما يتيسر أداوه لأهل الذمة ، وكان عمر رضي الله عنه قد جعل لكل رأس موسر ثانية وأربعين درهماً وللوسط أربعة وعشرين درهماً وللفقير اثنى عشر درهماً<sup>(٢٨)</sup> .

وليست الجزية لوناً من ألوان العقاب لامتناعهم عن قبول الإسلام وإنما هي مقابل الحماية التي كفلها لهم المسلمون . « لأن قبول الجزية تثبت معه عصمة الأنفس والأموال »<sup>(٢٩)</sup> . وقال عمر لأبي عبيدة بكل صراحة ووضوح : « فإذا أخذت منهم الجزية فلا شيء لك عليهم ولا سبيل »<sup>(٣٠)</sup> .

وإن أهل الحيرة لما دفعوا المال ذكروا أن الدفع بشرطين : « أن يمنعونا وأميرهم البغي من المسلمين وغيرهم »<sup>(٣١)</sup> وبالفعل فقد جاء في المعاهدة : « فإن منعناكم فلنـا الجزية وإلا فلا »<sup>(٣٢)</sup> .

(٢٧) مقارنة الأديان : ج ٣ ص ١٥١ .

(٢٨) كتاب الخزاج : ص ٣٦ .

(٢٩) بدائع الصنائع : ج ٧ ص ١١١ .

(٣٠) كتاب الخزاج : ص ٨٣ .

(٣١) الطبرى : ص ٢٠٥٥ .

(٣٢) الطبرى : ص ٢٠٥٠ .

## الحقوق العامة لأهل الذمة :

### ١ - حفظ النفس : « دم الذمي » كدم المسلم<sup>(٣٣)</sup> .

روى عمر بن الحسن عن إبراهيم رحمهما الله تعالى أن رجلاً من المسلمين قتل رجلاً من أهل الذمة ، فرفع ذلك إلى رسول الله ﷺ فقال : « أنا أحق من وفي بذمته ». ثم أمر به فقتل .

في زمان عمر رضي الله عنه قتل رجل من بني بكر بن وائل رجلاً من أهل الذمة بالحيرة ، فأمر عمر رضي الله عنه بتسلیم الرجل إلى أولياء المقتول ، فسلم إليهم فقتلوه<sup>(٣٤)</sup> .

أيام علي كرم الله وجهه أخذ رجل من المسلمين بقتل ذمي ، وقامت الجهة عليه فأمر علي بالقصاص ، فجاءه أخو المقتول وقال : قد تركت القود<sup>(٣٥)</sup> ، ولكنه كرم الله وجهه لم يرض بذلك وقال : لعلهم فزعوك أو هددوك ، فقال : لا ، بل قد أخذت الدية ، ولا أظن أخي يعود إلى بقتل هذا الرجل . فأطلق علي القاتل وقال : « من كان له ذمتنا فدمه كدمنا وديته كديتنا »<sup>(٣٦)</sup> .

٢ - القانون الجنائي : « سواء للمسلم والذمي ، يتساوى فيه الاثنان درجة ، فالذى يعاقب به المسلم على ما يأتي من الجرائم ، يعاقب به الذمي أيضاً . وإن سرق مسلم مال الذمي أو سرق ذمي مال المسلم قطعت يد السارق في كلتا الحالتين . كذلك إن قذف ذمي رجلاً أو امرأة بالزنا ، أو فعل ذلك أحد المسلمين

---

(٣٣) حقوق أهل الذمة في الدولة الإسلامية « لل媧ودي » ص ١٣ ، ولقد اعتدنا الكتاب المذكور لهذا البحث .

(٣٤) البرهان في شرح مواهب الرحمن : ج ٢ ص ٢٧٨ .

(٣٥) القود : القصاص ، أقاد القاتل بالقتل قتلته به . ( مختار الصحاح : ٤٧٧ ) .

(٣٦) البرهان : ج ٢ ص ٢٨٢ .

أقيم حد القذف على كل منها على السواء . وقل مثل ذلك في الزنا ، فهذا سوء في حده أيضاً إلا الخمر ، ولا شك فإن أهل الذمة قد استثنوا من حدتها في الإسلام »<sup>(٣٧)</sup> .

٣ - في القانون المدني : سوء للذمي والمسلم « وأموالهم كأموالنا » - قول سيدنا علي - ولم يصنعوا الخمر ويشربوها ويبيعوها ، ولم ي أيضاً أن يربوا الخنازير ويأكلوها ويبيعوها<sup>(٣٨)</sup> ، وإن أتلف أحد من المسلمين خمر الذمي أو خنزيره ، كان عليه غرمه ، وجاء في الدر المختار : « ويضمن المسلم قيمة خمرة وخنزيره إذا أتلفه »<sup>(٣٩)</sup> .

٤ - حفظ الأعراض : لا يجوز إيذاء الذمي لا باليد ولا باللسان ولا شتمه ولا ضربه ولا غيبته ، وقد ورد في الدر المختار : « ويجب كف الأذى عنه وتحريم غيبته كالمسلم »<sup>(٤٠)</sup> .

٥ - ثبوت الذمة : إن عقد الذمة يلزم المسلمين لزوماً أبداً ، أي أنه ليس لهم أن ينقضوه بعد عقده ، ولكن أهل الذمة لهم الخيار أن يتزمهوا ما شاؤوا وينقضوه متى شاؤوا . والذمي مهما ارتكب من كبيرة لا ينقض بذلك عقده . حتى ولا ينقض عقده كبائر الأفعال كالامتناع عن الجزية وقتل مسلم ... كل هذه الأفعال يعاقب عليها الذمي في القانون لأحد من الجناة ولا يعد بذلك خارجاً على الدولة ولا يخرج من عقد الذمة ، على أن هناك أمرين يخرجان ولا شك من هذا

(٣٧) كتاب الخراج : ص ٢٠٨ - ٢٠٩ ، المبسوط : ج ٩ ص ٥٧ - ٥٨ . ويرى الإمام مالك رحمه الله أن الذمي مستثنى من حد الزنا كحد الخمر اعتقاداً على قضاء عمر رضي الله عنه بأن الذمي إن زنى يترك أمره إلى أهل ملته « أي يعمل بقانون أحواله الشخصية » .

(٣٨) المبسوط : ج ٨٣ ص ١٢٧ - ١٢٨ .

(٣٩) الدر المختار : ج ٢ ص ٢٧٣ .

(٤٠) الدر المختار : ج ٢ ص ٢٧٣ - ٢٧٤ .

العقد : أوهـماً أن يغادر دار الإسلام إلى دار الحرب ، والآخر أن يخرج على الدولة الإسلامية علينا ويعث الفتنة في البلاد<sup>(٤١)</sup> .

**٦ - الأمور الشخصية :** يقضي بها النمـيون بحسب قانونهم الشخصي . كتب عمر بن عبد العزيز إلى الإمام الحسن البصري مستفتياً : « ما بال الخلفاء الراشدين تركوا أهل الذمة وما هـ من نكاح المحارم واقتناء المخمور والخنازير ؟ » فأجاب الحسن البصري : « إنـا بـذلـوا الجـزـية ليـترـكـوا وـما يـعـتـقـدـون وـإـنـا أـنـتـ مـتـبـعـ لـا مـبـتـدـعـ ، وـالـسـلـامـ »<sup>(٤٢)</sup> . أما إذا طلب الفريقان بأنفسها أن تقضي المحكمة بينهما بـشـرـيـعـةـ إـلـاسـلـامـ فـتـفـعـلـ الـحـكـمـ وـتـفـنـدـ عـلـيـهـماـ حـكـمـ الشـرـعـ ، أما إنـ كانـ أحـدـ الفـرـيقـينـ فـيـ قـضـيـةـ تـعـلـقـ بـقـانـونـ الـأـحـوـالـ الشـخـصـيـةـ مـسـلـماـ قـضـىـ بـيـنـهـماـ بـالـشـرـعـ إـلـاسـلـامـيـ . »

**٧ - الشعائر الدينية :** لأهل الذمة الحرية في إظهار شعائرهم في جوف معابدهم القديمة ، فلا جناح عليهم وليس للدولة الإسلامية أن تتدخل بذلك ، ولهـمـ أنـ يـرـمـواـ هـذـهـ الـمـعـابـدـ فـيـ مـوـاضـعـهـاـ<sup>(٤٣)</sup> .

#### **٨ - التسامح فيأخذ الجزية والخرجـاج :**

ورد النهي عن التشديد على أهل الذمة في الجزية والخرجـاجـ والـحـثـ علىـ الرـفـقـ والـلـطـفـ معـهـمـ فيـ كـلـ حـالـ . وـأـنـ لـاـ يـكـلـفـواـ مـاـ لـاـ يـطـيـقـونـ ، وـلـاـ يـجـوزـ أـنـ يـنـادـيـ علىـ أـمـلاـكـهـمـ لـلـبـيـعـ عـوـضـاـ عـنـ الـجـزـيةـ . كـتـبـ عـلـيـ كـرـمـ اللهـ وـجـهـهـ إـلـىـ بـعـضـ عـمـالـهـ : « لـاـ تـبـيـعـ لـهـمـ فـيـ خـرـاجـهـمـ حـمـارـاـ وـلـاـ بـقـرـةـ وـلـاـ كـسـوـةـ ، شـتـاءـ وـلـاـ صـيفـاـ »<sup>(٤٤)</sup> .

(٤١) البدائع : ج ٧ ص ١١٣ ، وفتح القدير : ج ٤ ص ٢٨١ - ٢٨٢ .

(٤٢) المودودي ( حقوق أهل الذمة في الدولة الإسلامية ) : ص ١٨ .

(٤٣) عن المودودي ( حقوق أهل الذمة في الدولة الإسلامية ) : ص ٢٠ .

(٤٤) فتح البيان : ج ٤ ص ٩٣ .

وأجاز الفقهاء في أمر المانعين للجزية أو الخراج أن يجسسو تأديباً دون أشغال ،  
وقال الإمام أبو يوسف : ولكن يرفق بهم ويحبسون حتى يؤدوا ما عليهم<sup>(٤٥)</sup> .

هذا ... ومن يصبح فقيراً أو محتاجاً من أهل الذمة فلا يعفى من الجزية فحسب ، بل يجري له عطاء من بيت المال<sup>(٤٦)</sup> . وإن مات أحد الذميين وعليه شيء من الجزية فلا يؤخذ من تركته ولا يكفي ورثته بأدائه ، ويقول الإمام أبو يوسف : « إن وجبت عليه الجزية فات قبل أن تؤخذ منه أو أخذ بعضها وبقي البعض ، لم يؤخذ بذلك ورثته ولم تؤخذ من تركته »<sup>(٤٧)</sup> .

ويحق للذميين حرية الخطابة والكتابة والتعليم والوظائف ( باستثناء المناصب الرئيسية المعدودة ) ويكون للأهلية والكفاءة مقاييس واحد للمسلم وغير المسلم<sup>(٤٨)</sup> ، وحرية الكسب ( صناعة - حرف - تجارة - زراعة ) مصونة .

وهكذا نجد أنه عاش غير المسلمين في كنف الإسلام بحرية وعدل وإنصاف ومراعاة للعبادات ، وذلك بسبب النظام الإسلامي الذي جعل أساسه خشية الله في المعاملات ، مع اتباع المبادئ الثابتة الدائمة .

☆ ☆ ☆

### شهادات منصفة :

وإليك سيادة القاضي الحكيم بعض الشهادات المنصفة :

---

(٤٥) كتاب الخراج : ص ٧٠ .

(٤٦) راجع عمل عمر رضي الله عنه مع اليهودي ، وعمله مع من مر بهم في طريقه للشام في بداية هذا البحث .

(٤٧) كتاب الخراج : ص ٧٠ ، المبسوط : ج ١٠ ص ٨١ .

(٤٨) المودودي ( حقوق أهل الذمة في الدولة الإسلامية ) : ص ٣٤ .

١ - « إن المسلمين ما كانوا يتقاضون من مقهورتهم إلا شيئاً ضئيلاً من المال ، لا يقارن بما كانت تتلقاه منهم حكوماتهم الوطنية »<sup>(٤٩)</sup> .

٢ - « إن هذه الآثار المفروضة كانت سبباً لهذه السهولة الغربية التي صادفها المسلمون في فتوحاتهم ، فالشعوب رأت - بدل أن تخضع لسلسلة لاتنتهي من المغام التي تخيلها حرس الأباطرة - أن تخضع لأداء جزية خفيفة ، يمكن توفيتها بسهولة ، وتسليمها بسهولة كذلك »<sup>(٥٠)</sup> .

٣ - تكلمت لورافيшиا فاغليري عن المعاهدات التي وقعتها المسلمون مع الذميين ، وقالت عن هذه الاتفاقيات : « منحت تلك الشعوب حرية الاحتفاظ بأديانها القديمة ، وتقاليدها القديمة ، شرط أن يدفع الدين لا يرضون الإسلام ديناً ، ضريبة عادلة إلى الحكومة تعرف بالجزية ، لقد كانت هذه الضريبة أخف من الضرائب التي كان المسلمون ملزمين بدفعها إلى حكوماتهم نفسها ، ومقابل ذلك ، منح أولئك الرعايا « المعرفون بأهل الذمة » حماية لا تختلف في شيء عن تلك التي تتمتع بها الجماعة الإسلامية نفسها ، ولما كانت أعمال الرسل والخلفاء الراشدين قد أصبحت في ما بعد قانوناً يتبعه المسلمون ، فليس من الغلو أن تصرّ على أن الإسلام لم يكتف بالدعوة إلى التسامح الديني ، بل تجاوز ذلك ليجعل التسامح جزءاً من شريعته الدينية »<sup>(٥١)</sup> .

٤ - وقالت فاغليري أيضاً : « ادفعوا جزية يسيرة تُسْيَغُ عليكم حماية كاملة ، أو اتخاذوا الإسلام ديناً وادخلوا في ملتنا فتتمتعوا بالحقوق نفسها التي نتمتع بها نحن »<sup>(٥٢)</sup> .

(٤٩) القول للعلامة « درير » ، راجع ، روح الدين الإسلامي : ص ٢٩٢ .

(٥٠) القول لوتسيكوفي كتابه « روح الشائع » .

(٥١) دفاع عن الإسلام : ص ٣٤ - ٣٥ .

(٥٢) دفاع عن الإسلام : ص ٣٢ .

٥ - ويقول «لوبون»: «جزية زهيدة تقل عما كانت تدفعه إلى سادتها السابقين من ضرائب»<sup>(٥٣)</sup>.

☆ ☆ ☆

### لماذا يقتل المرتد؟

وهنا طرح القاضي الحكيم استفهاماً وسؤالاً ، مفاده :  
إذا آمنا بالحرية الدينية التي أمنها الإسلام حيث يقول : «لا إكراه في الدين ... » ، فلماذا يقتل المرتد ؟ وكيف نوفق بين الآية وقول النبي ﷺ :

١ - « من بَدَّلْ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ »<sup>(٥٤)</sup> .

٢ - « أَيُّمَا رَجُلٌ ارْتَدَ عَنِ الْإِسْلَامِ ، فَادْعُهُ ، فَإِنْ عَادَ وَلَا فَاضْرِبْ عَنْقَهِ » .

٣ - « لَا يَحِلُّ دَمُ امْرَئٍ مُسْلِمٍ إِلَّا بِإِحْدَى ثَلَاثٍ : الشَّيْبُ الزَّانِي ، وَالنَّفْسُ بِالنَّفْسِ ، وَالتَّارِكُ لِدِينِهِ الْمُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ »<sup>(٥٥)</sup> .

وأجاب الإسلام : سيادة القاضي الحكيم : أريد أن أبين ما يلي :  
الارتداد ليس مسألة شخصية وإن بدا ذلك في ظاهر الأمر ، فما معنى الارتداد عن الإيمان ؟ إذا بحثنا في معظم المرتدين الأوائل فإننا نجدهم قد ارتدوا بسبب ترك دفع الزكاة ، فهم إذن يتغذون عن أداء فريضة يعود خيرها على المجتمع في الوقت

(٥٣) حضارة العرب : ص ١٣٤ .

(٥٤) رواه أحمد والبخاري عن ابن عباس بحديث صحيح ، راجع ، فيض القدير : ج ٦ ص ٩٥ .  
وفي « تنوير الحوالك ، شرح على موطأ مالك » ج ٢ ص ٢١١ : حدثنا يحيى عن مالك عن زيد بن أسلم أن رسول الله ﷺ قال : « مَنْ عَيَّرَ دِينَهُ فَاضْرِبْ عَنْقَهُ » .

(٥٥) رواه البخاري ومسلم

الذي يعيش فيه المرتدون في داخل هذا المجتمع ويستفیدون بـ مزايا وجودهم فيه . فقد كانت مقاتلتهم باسم هذا المجتمع ، وباسم المصلحة العامة ، ولم تكن قطعاً لمصلحة الحاكم ذاته . إنه ارتداد عن أداء فريضة جماعية ، فالضرر الذي ينتج منه يعود على الجماعة التي يستمتع المرتد بـ مزايا وجوده بين ظهرانيها ، ونضيف هنا إن خطر الارتداد في هذا المجتمع ، كخطر « الخر والزنا » فيه العدوى التي لو كانت من غير عقاب لانتشرت .

الارتداد تخلل من الالتزامات ، ولا يمكن أن يتحلل فرد من التزاماته نحو ربه والمجتمع ، لأن ترك الالتزامات نحو الخالق هي في الوقت ذاته التزامات نحو نفس المرتد وجماعته التي يعيش فيها ، فهو بتحلله خطر على بقية المجتمع ، فالارتداد لا يدخل في نطاق الحرية الشخصية لأسباب أضيقها :

- إنه يعتبر نفسه أنه هو المهدي والآخرون - المؤمنون - مَغْفِلُون ، يقيدون أنفسهم بالالتزامات تحد من استمتاعهم بحيواناتهم المطلقة ، إنه يدعوهم إلى المهدى ، ويبشرهم بالنور الجديد ، والاستجابة لدعوته ، ألا وهي الانطلاق من القيود دون إرهاق أو جهد ، فالإنسان أقرب إلى المبوط منه إلى الصعود ، فالتسامي والارتفاع هو الذي يحتاج إلى جهد دائم .

- المرتد مفسد لجهد طويل ، إنه يعلن شره وإفساده ، ويطلب من الناس التحصن من شروره ، وهذه سفطة لاثبات لنقاشه فالإفساد يستأصل من أرومته في جميع دول العالم حديثها وقديها .

وإذا قال المرتد : إنه ارتد - فلسفة - وأنه يراعي قواعد الأخلاق ، نقول له : إن حبك للإنفلات من قيود الأخلاق هو الدافع الأصيل الذي دفعك إلى الهروب من الدين .

- الارتداد عن دين الله بعد الإيمان ، معناه إفساد نظام لا مجرد تغيير عقيدة

فردية ، فالإسلام نظام على قائم على عقيدة ، ومجتمع قائم على هذا النظام ، وأوامره - كما رأينا في بداية البحث - مفروضة لصالح الفرد أولاً ، ولصالح المجتمع في الوقت ذاته ، فهي إذن مسألة شخصية ، وإنما يرجع الضرر والنفع فيها على المجتمع .

هذا ...

وإن للأمة الإسلامية - كالأمم في العالم - حرصاً شديداً على سلامتها الجسدية والعصبية والفكرية والروحية العقائدية ، فلا تبيح لفرد أن يجاهرها العداء ، ومن جاهرها العداء اعتبرته خارجاً عن القانون ، يعاقب بعقوبة تنص عليها قوانين الدول كل بحسبها ، وأكثرها نصت على عقوبة الإعدام .

الإسلام نصٌّ على قتل المرتد لا الذي احتفظ بفكره لنفسه ، بل الذي بدأ يدعو لخرق مبادئ الإسلام جهراً وفي كل ميدان أو مجلس ، كأن المرتد يدعى لمناقشة مع كبار العلماء الحكماء لمدة ثلاثة أيام<sup>(٥٦)</sup> ، ثم إن كابر وفسق يُقتل ، فلماذا يعاب على الإسلام أن يقتل هذه الجريثومة المضللة ، التي لو تركت لأفسدت الناشئة والجيل الفتى الصاعد ، تُضلِّله لاعن علم وحقيقة وبنية ، بل مراوغة في نفسه وسوء في فهمه وغثاثة في ضميه وانحراف في روحه ، والجيل الصاعد بريء لم يقتل علمه ولم تم محاكمته ، فهو واثق من المجتمع الطاهر النقى الذي يعيش فيه ، هذا من ناحية ، ومن ناحية ثانية : فإن التحريض أهون على المرتد من البناء على المؤمنين<sup>(٥٧)</sup> .

---

(٥٦) قدم على عمر بن الخطاب رجل من قبل أبي موسى الأشعري ، فسأله عن الناس فأخبره ، ثم قال عمر : هل كان فيكم من مُقرَّ به خبر فقال : نعم رجل كفر بعد إسلامه ، قال : فما فعلتم به ؟ قال : قربناه فضربنا عَنْقَه ، فقال عمر : أفلًا حسسته ثلاثة وأطمعته كلَّ يوم رغيناً واستبتقته لعلَّه يتَّسِّعُ ويتراجِعَ أمرَ الله ؟ ثم قال عمر : « اللهم إني لم أحضر ، ولم أمر ، ولم أرضَ إذ بلغني » . « تنوير الحالك » : ج ٢ ص ٢١١ .

(٥٧) الارتداد لعب بالدين وتضليل للمتدينين ، لذلك اعتبر القرآن الردة من أشد التضليل ، قال تعالى في سورة النساء ، ١٣٧ : « إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ ازدَادُوا كُفْرًا لَمْ يَكُنْ اللَّهُ لِيَغْفِرُ لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ سِيِّلًا » .

ويكن في النهاية أن نحمل أسباب قتل المرتد بما يلي :

١ - ليجعل الإسلام الفردة الذي يُقدم على الدخول فيه ، لا يُقدم إلا بعد اطلاع وإقناع ودرأة وفهم جميع جوانبه ، فإن حصل الاقناع ولو بعد سنين فأهلًا وسهلاً به مسلماً مؤمناً ، له ما لل المسلمين وعليه ما عليهم ، وإن لم تحصل قناعة ، فله دينه الذي هو عليه ، ويبقى ذمياً في دولة الإسلام تطبق عليه قوانين الذميين<sup>(٥٨)</sup> ، ولذا فقد تم تعيين الدعاة أيام عمر بن الخطاب وعمر بن عبد العزيز وهشام الثاني ليكون الدخول في الإسلام عن مناقشة ودرأة ووعي وقناعة .

٢ - في الارتداد إساءة إلى الإسلام ، واستهزاء قد يكون مدروساً أو مخططاً له من فئات غير إسلامية من الداخل أو من الخارج . فكأن المرتد يقول : دخلت الإسلام وتركت ديني السابق ، ثم اطلعت على الإسلام عملياً وجربته مدة طويلة فوجدته لا يرقى إلى مرتبة الدين السابق ، فديني الأول أفضل ، وهذا أنا ذاتي - يناس - أرتد عن الإسلام بعد تجربته واقتناعي بفساده ، فكأن المرتد لسان دعاية خطر هائل ، لينبع دخول الشعوب في دين الإسلام الذي جربه هو - بعقله المُثِّر - أو ذكاء منه لينبع الناس من الدخول في دين لو اطلع عليه أي فرد بتجربة موضوعية لعشقه .

٣ - يعد الارتداد ب مختلف صوره : كالامتناع عن تطبيق قواعد الإسلام - ترك الزكاة - أو اتباع المتبئين ، أو ترك الدين جملة ، ثورة داخلية مضادة ، إن تركت تفشت وخربت المجتمع ، وهذا في عرف العصر الحاضر عقوبته الإعدام في دول العالم كله .

وهكذا يظهر الارتداد نفوساً خبيثة إما أن تكون مخططة لغاية بعيد مداها ، إلا وهي طعن الإسلام إعلامياً ، أو متربدة متذبذبة غير مستقرة ، مريضة ، تجعل مصيرها الدنيوي والأخروي أليمة وألوعة .

(٥٨) راجع جلسة « النميون والجزية ».

ونحن بدورنا نسأل : ماهي عقوبة الخارج على قوانين دولة ما في العالم ؟ بم  
يعاقب المجاهر بالعداء لها والمحطم لنظمها والداعي إلى القيام بشورة داخلية  
 مضادة ؟

أليس القتل هو العقوبة المقررة ؟ فلِم يعاب على الإسلام إن قرر ذلك ؟ ومن  
ذا يحمل عليه إلا أن يكون حاقداً مفترياً ؟ ! ...



## ( الجلسة الحادية عشرة )

### الإسلام والاستعمار

\* أَقْمَنَ أَسْنَ بَنِيَّاتِهِ عَلَى تَثْوِيَ  
مِنَ اللَّهِ وَرَضُوا نِحْيَ أَمْ مِنْ أَسْنَ  
بَنِيَّاتِهِ عَلَى شَفَاعَ جَرَفِ هَارِ فَانْهَازَ بِهِ  
فِي تَارِيْخِهِنَّ ، وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الظَّوْمَرَ  
الظَّالِمِينَ ». [التوبه : ١٠٩] .

النائب العام : دخول الإسلام إلى فلسطين إنما كان مصادفة كمصادفات الضروفات السياسية أو العسكرية على يد « الخليفة عمر المستعمر العربي »<sup>(١)</sup> .. « لقد وضع محمد السيف في أيدي الذين اتباعوه وتساهم في أقدس قوانين الأخلاق ثم سمح لأتباعه بالفجور والسلب ووعد الذين يهلكون في القتال بالاستمتاع باللذات . وبعد قليل أصبحت آسية الصغرى وأفريقيا وإسبانيا فريسة له »<sup>(٢)</sup> ، فالعرب المسلمون مستعمرون كغيرهم ، دفعهم الخصب في الشمال إلى الغزوات ، فهم كالفاتحين الذين شهدتهم البشرية من فترة إلى فترة على مسرحها .

القاضي : ما دفاعك عنها الإسلام ؟

الإسلام : - أنها القاضي الحكيم - إن شبهة : الإسلام حركة استعمارية كغيره من الحركات الاستعمارية ، يلحق بها : أن العرب المسلمين نجحوا في فتوحاتهم بسبب بداواتهم التي صقلت قوتهم في صحرائهم ، وأن « الجمل » هو نقطقة القوة في

(١) القول لساندرز Saunders . في مجلة : History Today الصادرة باللغة الإنجليزية .

(٢) كتاب : « البحث عن الدين الحقيقي » تأليف المنسنير كولي وقد صدر عن اتحاد مؤسسات التعليم المسيحي في باريس ، طبعة ١٩٢٨ .

الفتوحات ، إذ أَمِنَ التوين والاتصال بين الجبهات والمجاز مركز الدولة الناشئة .

ونحن نقول ليس للبداوة والصحراء قيمة : إن العرب في الجزيرة حاربوا عرباً أكثر منهم عدداً ، وهم مثلهم عاشوا في بيئة واحدة ، وتحت شمس واحدة . فلِمَ كُتب النصر للعرب المسلمين على قلتهم ؟ وهَمَ العرب الوثنيون على كثرتهم ؟ .

أما الدليل الثاني : فإنه في معركة اليرموك - معجزة الإسلام الخالدة - كان مع الروم مائة ألف عربي من الغساسنة بالإضافة إلى مائة وأربعين ألف رومي ، وكان جيش العرب المسلمين أربعين ألفاً . فلِمَ كُتب النصر للMuslimين ؟

وقد نسي المتهم : أن « الجمل » لم يكن ضرورياً - إن سلمنا بأهميته - لدولة الفرس أو دولة الروم ، فقد كانت ساحة المعارك في أراضيهما ، فهـما لم تكونا بحاجة مثل هذه الصلة التي يؤمنها الجـمل .

وهذا الجمل ماذا سينقل من الحجاز ؟ هل سينقل التمور ؟ فـن يسمع كلمة توين يظن آلاف القوافل ، في كل قافلة مائة جـمل ، تسير رائحة غادـية بين الشام والـجاز ، وبين العراق والـجاز ، تـنقل الطعام وأفـاخـر المؤـونة والـلبـاس ، وأعـنـف الأـسـلـحة وأـمـضاـها ... فـهل هـذا صـحـيـح ؟

وهل الانتصارات التي تـمت في أـرمـينـية وإـيـران وشـمالـأـفـريـقـيةـ والأـنـدـلسـ سـبـبـها « الجـمل » ؟ فأـيـنـ الجـملـ فيـ مـعـارـكـ ماـ وـرـاءـ النـهـرـ عـلـىـ حدـودـ الهندـ وـالـصـينـ ؟ .

☆ ☆ ☆

أما أن الإسلام حركة استعمارية كما يدّعي « ساندرز » فهو بذلك غافل أو متغافل عن شيئاً مهماً يتوضـحـانـ :

١ - بـقارـنةـ الفتـوحـاتـ التيـ شـهـدـهاـ التـارـيخـ بـفتحـ الإـسـلامـ حيثـ تـظـهـرـ أـوجـهـ المـخـالـفـ .

٢ - وبتعريف الاستعمار ومعرفة آثاره ، حيث يتبيّن فيما إذا ترك الإسلام مثل هذه الآثار ! .

☆ ☆ ☆

### - التاريخ والفاتحون :

**عرف التاريخ بـَدَأَةً فاتحين أشهرهم وأبرزهم :**

- **الميكوسوس « الملوك الرعاة »<sup>(٣)</sup>** : زحفوا على مصر فاحتلواها ، ولكنهم عادوا منها منهزمين ، يحملون حضارة وادي النيل في دياتها وطرق حياتها وأنماط معيشتها .

- **الاسكندر المقدوني** : قام بفتحاته ، وحاول أن يقيم حضارة عالمية بلغة إغريقية وتفكير واحد ، ولكنه خاب وفشل ، وانقسمت ممتلكاته بعد موته إلى دولتين متناحرتين ، وقامت حضارة جديدة ، سميت بالحضارة « الهلنستية » ، وهي مزيج من حضارة يونانية وحضارات البلاد المفتوحة .

- **الهون والجرمان والفندا** : هذه القبائل التي جاءت من أوسط آسيا وشواطئ بحر الخزر إلى أوربة ، فاستطاعت تغيير وجه أوربة السياسي . وقد سميت غزوات هذه القبائل « بالحروب البربرية » لما رافقها من وحشية وسفك دماء وتهديم وحريق مدن ... واستطاعت هذه القبائل البدوية إقامة صروح سياسية ومالك قوية من إسبانيا حتى ألمانيا ، ولكن السيف أكله الصدا ، واستطاعت حضارة الرومان أن تبتلع هؤلاء البداوة الرعاة ، وتصهرهم كلياً ، وأنهت طرائق تفكيرهم التي جاؤوا بها .

---

(٣) أو « هيك سوس » بمعنى ملوك الخيل . وهيك : معناها الملوك . وسوس : معناها الخيل . وهذا المعنى أقرب ، لأن هبئاتهم على مصر وسبب انتصارتهم كان اعتقاداً على العربات التي تجرها الخيل بالإضافة إلى الفرسان المرافقين للجيش .

- قبائل المغول : غيرت وجه آسية كله من الصين حتى فلسطين ، وعَظَّمت إمبراطورية جنكيز خان ، واستطاع هولاكو فتح حاضرة العالم آنذاك « بغداد ». ولكن هل استطاع المغول إقامة حضارة تتبع الحضارات الموجودة في البلاد التي فُتحت ؟ كلنا نعرف أنهم ما استطاعوا ، بل انصهروا في حضارة البلاد التي فتحوها ، وعادوا وهم يعتنقون ديانة البلاد المغلوبة ، فغيرت فتوحاتهم في طرائق تفكيرهم وأسلموا .

وبعد ما سبق :

لماذا لم تستطع الحضارة البيزنطية من طرف والحضارة الفارسية من طرف آخر أن تتبع إسلام العرب البداية ؟

الجواب واضح بسيط : فإن هؤلاء الذين انطلقا من جزيرتهم ، حملوا إلى العالم حضارة متكاملة .

انطلقا يحملون رسالة السماء مندفعين بهدي وتنزكية رسول الله ﷺ ، فصهروا ولم ينصلحوا ، صبغوا ولم ينصبغوا ، انطلقا بمحبة وإخاء ومساوة وإنقاذ ، فرحب بهم الشعوب<sup>(٤)</sup> .

لم تتبع الحضارات السابقة البدو العرب لأنهم لم ينتصروا في المعارك فقط ، بل انتصروا في ميدان الإخاء الإنساني ، وفي ميدان العلوم والفكر والفلسفة ، وفي ميدان القضاء على الطبقية والفوقية التي تتع بها الحكام قبلهم .

إن الفتح الإسلامي لم ينحصر عن غالب ومغلوب ، عن عزيز وذليل ، بل انحصر عن تحرير وسلام بين الفاتحين والشعوب ، انحصر عن وحدة في العقيدة والفكر .

---

(٤) كما مرّ معنا في جلسة الذميين .

إن من سر انتصار الإسلام وبقائه ، تلك الروح المعنوية التي تحلى بها أفراد الجيش العربي ، والتي سماها المستشرقون ( القوة الخفية ) جهلاً أو هضماً لحق الإسلام ، إنها قوة الإيمان في قلوب المؤمنين ، فقد كان المجاهد يفعل الفعلة التي تكسبه مجدًا أبد الدهر ، ثم يخفي اسمه ولا يعلنه ويقنع بثواب الله عز وجل ، وإليك هذا البرهان :

لقي المسلمون في إحدى المعارك شدة وكيداً من أحد رجال الأعداء ، فنادى قائهم : إن من يقتل هذا الرجل فله ألف دينار ، فلا يصيرون إلا ورأسه ملقى في خيمة القائد ، ولا يعرف من قتله ، ويسألون فلا مجيب ، فيقوم القائد فيقول : أنسدكم الله من قتل هذا ؟ إن كان يسمع كلامي إلا خرج إليّ ، فيخرج رجل لا يعرفونه - ملثم - فيسأله : أأنت فعلت هذا ؟ فيقول : نعم والله ، فيقول له القائد : خذ الجائزة ، فيأبى ويقول : إنما فعلت ذلك لله وحده ، فيقول : ما اسمك ؟ فيقول : وما لكم ولا سي ؟ أتریدون أن تنشروه في الناس فتضيعوا على ثوابي وتفسدوا عليّ نفسي ؟ دعوني .

وحادثة أخرى ( وما أكثر أشباهها ) :

يذكر عن قتيبة بن مسلم الباهلي فاتح ما وراء النهر ، أنه وقع بين حجري الرحي عندما كَمَنَ له الترك يوماً ، فقال وهو في هذا الموقف المحرج ، في هذا المأزق الكبير : انظروا إلى محمد بن واسع ماذا يصنع ؟ فأجابوه هو قائم هناك يشير بإصبعه نحو السماء فيشرق وجهه ويقول : والله لهذا الإصبع أحب إليّ من عشرة آلاف سيف تشهر ، أقدموا على بركة الله .

كم من فقي فتحت بلاده فقام يخدم الإسلام وعلومه ؟ كم من رجل فتحت بلاده ثم صار قائداً أو بطلاً يحمل راية الفاتحين ، ويسير معهم لنشر الرسالة مُخلِصاً لها ؟

فقد كان والي المسلمين على البلاد التي فتحت أباً لهم ، بل أجيراً خادماً ، أما قال سيدنا عمر ؟ : « دلوني على رجل استعمله على أمر قد أهمني من أمر المسلمين ،

قالوا : عبد الرحمن بن عوف ، قال : ضعيف ، قالوا : فلان ، قال : لا حاجة لي به ، قالوا : من تريده ؟ قال : أريد رجلاً إذا كان أميرهم كان كأنه رجل منهم وإذا لم يكن أميرهم كان كأنه أميرهم ، قالوا : ما نعلمه إلا الريبع الحارثي ، قال : صدقتم ، فولاه . فهذا التَّخْيِير للإِدَارَة كان من أسباب محنة الشعوب للفاتحين » .

وكان الحديث عن الإسلام والإيمان حديث المسلم أيما حلّ فهو داعية كما يقول داوي<sup>(٥)</sup> في حصافة ودقة ملاحظة عن المسلمين : « حديثهم دائمًا عن الدين ، وفي هذا الحديث ما يذكرهم بما ترتاح إليه نفوسهم من التقوى والورع ». فقد كان حديث المسلم عن عقيدة بسيطة ، أساسها وهدفها : لا إله إلا الله محمد رسول الله .

ويذكر « مراتشي<sup>(٦)</sup> » الذي عاش في القرن السابع عشر : « لو قارن كافر بين أسرار الحالة الطبيعية البسيطة التي فاقت الذكاء البشري أو التي هي على الأقل من الصعوبة بمكان إن لم تكن مستحيلة وبين عقيدة القرآن ، لأنصرف عن الأولى في الحال وأسرع إلى الثانية في ترحيب وقبول » .

والإسلام في جوهره دين عقلي بأوسع معاني هذه الكلمة مع البساطة الجوهرية في الصورة التي يصاغ فيها هذا الدين ، وهذا ما يفسر نجاح جهد الدعاة المسلمين ، فكانت العقيدة الإسلامية تمتلك - ولم تزل - قوة عجيبة لاكتساب طريقها إلى ضمائر الناس .

ويرى الأسقف « لفروي<sup>(٧)</sup> » أن سر القوة الخارقة التي أظهرها الإسلام في أزهر عصوره في فتوحاته وتقدمه كان في إدراك هذا الدين وجود الله - بمعنى أن وجوده هو حقيقة الكون المطلقة - وهذا هو الذي أمدّ جحافل المسلمين

(٥) راجع الدعوة إلى الإسلام : ص ٤٥٤ .

(٦) راجع الدعوة إلى الإسلام : ص ٤٥٤ .

(٧) انظر الدعوة إلى الإسلام : ص ٤٥٦

بوسائل الفتح التي لا تقهـر ، فبعث فيهم إزدراء الموت ، ذلك الامر الذي ربما لم نعرفه قط في أي نظام سابق ، وكان العمود القوي لأخلاقيـم : الثبات في العزيمة ، والقوة في الإرادة وذلك الصبر الذي لا يعرف إلى الشكوى سبيلاً ، كل ما سبق خـير أصحاب العقيدة وجـلـهم .

### وجملة القول :

إن الروح الإيمانية العالية التي حملها الفاتحـون ، وما حواهـ الدين من أفكار ومبادئ سهلـة توافق العقل البشري ، وأخلاقـ الفاتـحـين ، - الذين حملـوا الرسـالة - في مختلف المجالـات : العسكرية منها والإدارية ... هذه المعانـي جعلـت المسلم ينفردـ بالـثالـية ، فـانطلـقـ فـرـداً في أمة استـوـدـعـتـ فيهاـ قـوـةـ عـجـيـبةـ ، فـصـارـ ( صـاحـبـ القـافـلـةـ وـحامـيـ الـظـعـيـنةـ ) يـعتقدـ فيـ نـفـسـهـ أـنـهـ مـدارـ الـكونـ وـعـورـهـ .

لقد انفردـ جـيـشـ الفـاتـحـينـ المـسـلـمـينـ بـصـفـةـ قـلـماـ وـجـدـتـ فيـ أـمـةـ أـخـرـىـ ، أوـ كـأـنـهاـ مـعـدـوـمـةـ فيـ أـمـمـ أـخـرـىـ ، وـهـيـ : أـنـ الـسـلـمـ مـاـ كـانـ لـيـنـهـزـمـ حـينـ كـانـ يـسـتـشـهـدـ قـائـدـهـ ، بلـ يـنـتـخـبـ القـائـدـ الجـديـدـ فـورـاًـ كـاـ حـدـثـ فيـ مـؤـتـةـ وـالـبـوـيـبـ وـنـهـونـدـ ، بـيـنـاـ كـانـ بـدـوـ التـارـيـخـ أـمـثـالـ الـهـوـنـ وـالـجـرـمـانـ وـالـمـغـولـ قـطـيـعاًـ يـتـبعـ رـاعـيـاًـ يـقـوـدـهـ نـحـوـ الـمـرـعـىـ ، فـكـانـ جـمـعـ هـذـاـ قـطـيـعـ يـنـفـضـ عـنـدـمـاـ تـنـقـضـيـ حـيـاةـ رـاعـيـهـ ، كـاـ حـدـثـ بـعـدـ مـقـتـلـ أـتـيـلاـ وـجـنـكـيـزـ خـانـ . وـقـدـ تـنـقـضـيـ فـتـرـةـ طـوـيـلـةـ مـنـ الزـمـنـ حـتـىـ يـتـهـيـأـ هـذـاـ قـطـيـعـ رـاعـيـجـمـعـ شـتـاتـهـ مـنـ جـدـيدـ . أـمـاـ الـعـرـبـ الـمـسـلـمـ فـكـلـ وـاحـدـ فـيـ قـافـلـةـ حـدـدـ اـتـجـاهـهـاـ وـعـرـفـ هـدـفـهـاـ ، فـلـئـنـ قـتـلـ القـائـدـ ، فـإـنـ القـافـلـةـ تـسـيرـ ، وـيـبـرـزـ أـحـدـ أـفـرـادـهـ لـيـقـوـدـهـ فـيـ الـطـرـيقـ الـمـحـدـنـسـهـ ، وـيـتـمـ مـاـ بـدـأـهـ مـنـ سـبـقـهـ .

والآن : زـالـ سـلـطـانـ الفـاتـحـينـ الـذـيـنـ عـرـفـهـمـ التـارـيـخـ بـزـوـالـ سـلـطـانـهـ السـيـاسـيـ ، أـمـاـ حـضـارـةـ إـلـسـلـامـ فـهـيـ - رـغـمـ التـبـشـيرـ - لـاـ تـزـالـ باـقـيـةـ فـيـ كـلـ بـقـعـةـ كـانـتـ تـحـتـ سـلـطـانـ السـيـاسـيـ .

ورغم انحسار السلطان السياسي للفاتحين المسلمين فإن مئات الملايين لا تزال  
تهفو بقلوبها إلى قبلة الإسلام « مكة المكرمة » فتتوجه نحوها خمس مرات كل يوم .  
أو تتطلع إليها بشوق لحج أو عمرة . وإذا ذكرتنيها صلوا عليه وسلموا حباً  
واحتراماً ، فأين العامل السياسي والضغط العسكري ؟

لقد بقي الإسلام ، لأن المسلمين الأولين ليسوا كغيرهم من الفاتحين ، إنهم لم  
ينقلوا الإسلام إلى الأمم ، ولكن نقلوا الأمم إلى الإسلام .

والإسلام فريد من نوعه في فتحه لجبهات ثلاثة في آن واحد : جبهة بيزنطة  
في الشام ، وجبهة فارس في العراق ، وجبهة أفريقية التي بدأت بعد اليرموك ...  
ومع ذلك تحقق النصر في الجبهات الثلاث لأنه يملك قوة لا تقهـر .

« والإسلام اليوم ما تزال فيه هذه القوة التي لا تقهـر ، ولكنه لن ينجـح إلا  
بالعرب ، فقد اختارهم الله تعالى لهذا ، والعالم ينتظر منهم رجوعاً إليه ليحتلوا  
مركز القيادة ، فلو أن فرنـسة مثلاً صارتـها أن تقود العالم لأنفتـ نصف ميزانـيتها  
خمسـين سـنة أو يزيدـ لـتناولـ هذهـ المـكانـة ، وهوـ مرـكـزـ مـهـيـاًـ لـالـعـربـ عـنـ طـرـيقـ  
الـإـيـانـ ، وـبـالـإـيـانـ وـحـدـهـ . وـعـربـ بلاـ إـيـانـ لاـ يـجـمـعـونـ ، فـماـ اـجـتـعـواـ قـبـلـهـ ، وـلـنـ  
يـجـمـعـواـ إـلـاـ بـهـ .

فالعرب والإيان والقرآن معهم لا انزام لهم ، بل لا بد وأن ينهزم أعداؤهم  
ولو طبقت عليهم أمم الأرض . ولكن أين القرآن والإيان بمعناهما الحـيـ الذي شجـعـ  
الـعـلـمـ بـأـنـوـاعـهـ كـلـهـ دـوـغـاـ تـمـيـزـ ؟ <sup>(٨)</sup> .

☆ ☆ ☆

---

(٨) من محاضرة لساحة المفقى العام ، الجمعة : ١٩٧٠ / ٩ / ٤ .

## الاستعمار :

والآن - سيادة القاضي الحكيم - لنتحدث عن الاستعمار ليتوضح فرق ما بينه وبين الفتح الإسلامي .

تعريفه : الاستعمار سيطرة فرد على فرد ، أو جماعة على جماعة ، أو دولة على دولة بغية الاستغلال .

وبعد الكشوف الجغرافية في العصر الحديث عرف العالم تنافساً استعمارياً محموداً ، انحصر عن أنواع من الاستعمار أهمها :

١ - الاستعمار الاستيطاني : وهو أن تقوم دولة بإبادة السكان الأصليين أو إجلائهم لتملأ البلاد بأبنائهما . كما حدث في أمريكا عند إبادة الهنود الحمر ، وفي أسترالية عند إبادة السكان الأستراليين الأصليين ، وفي فلسطين عندما أجلي السكان الأصليون عنها وشردوا .

٢ - الاستعمار العسكري : وهو سيطرة أجنبية بجيوش مقيمة تتصرف بشؤون البلاد تصرفًا مطلقاً ، وتستغلها أبغض استغلال ، كما حدث في الهند أيام الاستعمار البريطاني لها .

٣ - الحماية : السيطرة على الشؤون الخارجية والأمن والدفاع والاقتصاد ... مع بقاء مظاهر الحكم المحلي .

٤ - الانتداب : ابتكرته عصبة الأمم المتحدة بعد الحرب العالمية الأولى (حسب المادة ٢٢ من ميثاقها) ، وهو صيغة متقدمة للاستعمار ، وضع لتأهيل البلاد للاستقلال فإذا به استغلال تام لمقدرات البلاد .

وتطور الاستعمار إلى نوع جديد منه ، هو الاستعمار الحديث ، وهو استعمار اقتصادي يسيطر على مصادر ثروة البلاد ، مع السماح للبلاد المستعمرة اقتصادياً بالتمثيل خارجياً ، وإنشاء جيش ، وبالانضمام للأمم المتحدة .



ومن صور الاستعمار التي حدثت في العالم : « إلى جانب القوة العسكرية والاقتصادية » :

- ١ - استيراد وشراء الزنوج من أفريقيا ، بل اختطافهم بأعداد هائلة ( ٢٠ مليوناً ) وترحيلهم إلى أمريكا وأوربة للعمل في الأعمال القاسية : كالمناجم .
- ٢ - إبادة السكان الأصليين في بعض المناطق : كأمريكا وأستراليا ، أو تشريدهم كما فعل اليهود في فلسطين .
- ٣ - سيطرة العنصرية والتفريق العنصري في : أمريكا وروسيّة وجنوب أفريقيا ، أو التمييز الديني كما في فلسطين المحتلة .
- ٤ - تطاحن الدول المستعمرة فيما بينها طمعاً على خيرات الأمم ، كما حصل بين إسبانية والبرتغال ، وإنكلترا والفرنسيين ، وإنكلترا والبرتغاليين ، وإنكلترا والهولنديين ...
- ٥ - ابتزاز خيرات الشعوب وخاصة المواد الأولية ، وإقامة صرح الصناعة في أوربة وأمريكا بفضل خيرات المستعمرات .
- ٦ - تطور الاستعمار ووصوله إلى « الامبرالية » التي هي استعمار اقتصادي يتجلّى في الاحتكارات ، وتوظيف رؤوس الأموال ، والضغط الاقتصادي ...
- ٧ - افقار البلاد الزراعية وابقاوها زراعية وربطها بقروض مشروطة وبأحلاف وقواعد ...

☆ ☆ ☆

أما آثار ونتائج الاستعمار فهي :

- ١ - التجزئة واغتصاب الأرضي .

- ٢ - التخلف الاقتصادي في البلاد المستعمرة .
  - ٣ - إبقاء البلدان المستعمرة معتمدة على وسائل الإنتاج البدائية ، الزراعة فقط .
  - ٤ - التدخل في العلاقات الاقتصادية ، وإقامة الحواجز الاقتصادية كالاحتكرات والمضاربة .
  - ٥ - انخفاض مستوى المعيشة في البلاد المستعمرة ، والرفاهية في البلاد المستعمرة .
  - ٦ - تأخر الصحة وعجز الخدمات الصحية في البلاد المستعمرة .
  - ٧ - انتشار الجهل والأمية وقصور التعليم في البلاد المستعمرة .
  - ٨ - افتقار البلاد المستعمرة إلى الفنيين والاقتصاديين والعلماء لـإعاقة النمو الاقتصادي .
  - ٩ - انتشار الرقيق في أوربة وأمريكا .
  - ١٠ - بقاء دول عنصرية إلى يومنا هذا ، يسيطر فيها العنصر الأبيض القليل عدداً على الكثرة الساحقة من السود ، كما في دولتي روديسية وجنوب إفريقية .
- فهل نستطيع استناداً لتعريف الاستعمار العلمي ونتائج وأثار هذا الاستعمار أن نسمّي الفتح الإسلامي استعماراً؟
- يمكن القول بكل تأكيد - بعد النظر إلى نتائج الاستعمار التي مرت معنا - إن الإسلام لم يكن استعماراً لما يلي :

١ - الإسلام جاء فحرر الرقيق<sup>(١)</sup> .

---

(١) كما سير في الجلسة القادمة .

٢ - لم يعرف الإسلام إبادة الشعوب ، فوصيَّة الصديق . شاهد يمكن الرجوع إليها في آداب الجهاد .

٣ - السيطرة العنصرية والتبييز العنصري ، حدد الإسلام موقفه منها بقول رسوله ﷺ : « لا فرق بين عربي وأعجمي ولا بين أبيض وأسود إلا بالتفويٰ ». فلقد رفع الإسلام بلاً - وهو عبد أسود - فوق الكعبة ليقول : الله أكبر ... وجعل سلمان الفارسي من آل البيت .

٤ - أما ابتزاز خيرات الشعوب ، فيمكن الرجوع إلى الجلسة التي تحدثنا فيها عن الذميين والجزية ، لنرى أن الإسلام خلص سكان البلاد المفتوحة من الضرائب الباهظة التي كانت مفروضة من قبل الفرس أو الروم ، ولنعلم أن الجزية مبلغ لا يذكر مقابل الخدمات التي يستفيد منها الذمي ، ويدفع المسلم أضعاف ما يدفع الذمي .

٥ - عمُّ الرفاه البلاد التي فتحت ، لاستباب الأمان فيها ، كما حدث في وادي النيل وسواحل العراق . وأصبح الفاتح المسلم أحب إلى الشعوب من الحاكم السابق ، لأنهم رأوا عملياً خيراً وفائدة الإسلام .

كما عمت نهضة علمية وطبية وكثُرت « البيمارستانات » والترجمات وإحياء الكتب القدِّيمَة على يد المسلمين ويد سكان البلاد المفتوحة معاً ، فقد كان العلم للجميع ، حتى أن أشهر العلماء في كل الميادين كانوا من سكان البلاد المفتوحة مثل : ابن سينا الذي ولد في « أفسنة » قرب بخارى ، وأبي بكر الرازي المولود في « الري » والإمام البخاري المنسوب إلى « بخارى » ، وأبي ريحان البيروني في « خوارزم » . ومحمد بن موسى الخوارزمي المولود في « خوارزم » وأبي الوفاء البوزنجاني المولود في فارس ، وكلهم علماء خلُّدهم التاريخ أرهاطاً في ميادين العلوم بأنواعها .

تساءل د . لوبيون : لو انتصر العرب في بواتييه ، فماذا كان يصيب أوروبية ؟  
ويجيب : « كان يصيب أوربة النصرانية المتر Burke ، مثل ما أصاب إسبانيا من  
الحضارة الرازحة تحت راية النبي العربي ، وكان لا يحدث في أوربة التي تكون قد  
هُدّبت ما حدث فيها من الكبائر كالحروب الدينية ، وملحمة سان بارتلي ومظالم  
محاكم التفتيش ، وكل مالم يعرفه المسلمون من الواقع التي ضرّجت أوربة بالدماء  
عدة قرون » <sup>(١٠)</sup> .

فهل نَسَرَ الإسلام مع الإيمان بالله عز وجل علمًا أم جهلاً ؟ نورًا أم ظلامًا ؟  
الاستعمار جهل ، والإسلام علم ، فكيف يحيى عمان ؟ الاستعمار خراب ، والإسلام  
إعمار وبناء فكيف يلتقيان ؟

كان الشيد الذي ردده الجيش الإيطالي الذي غزا ليبيا سنة ١٩١١ م :

« يا أماه أتي صلاتك ولا تبكي ، بل اضحك وتأملي ، ألا تعلمين أن إيطالية  
تدعوني ، وأنا ذاهب إلى طرابلس فرحاً مسروراً لأبذل دمي في سبيل سحق الأمة  
المعونة ، ولأحارب الديانة الإسلامية ، سأقاتل بكل قوتي لمحو القرآن ، وإن لم  
أرجع فلا تبك على ولدك ، وإن سألك أخي عن عدم حزنك عليٍ فأجيبيه إنه  
مات في محاربة الإسلام » .

١ - سحق الأمة المعونة : المسلم لا يسحق حتى حكم الشعوب عند الفتح ،  
بل أراد هداية ، هنا في النشيد سحق ، والإسلام حياة للشعوب التي فتحت  
بلادها .

٢ - « محو القرآن والإسلام » ، بينما نجد في القرآن : ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ  
تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٌ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ ، أَلَا نَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا نُشْرِكُ بِهِ شَيْئاً﴾ [آل  
عمران : ٦٤] .

---

(١٠) حضارة العرب ، ص : ٣١٧ .

فإِسلام دعوة ، والاستعمار سحق ومحو ، ولن يلتقيا .

وهذه شهادة منصفة من مبشر في افريقيا ذكرها في كتابه « الإسلام في افريقيا الشرقية » وصاحب الكتاب هو المبشر « ليندن هاديس » فقد قرر المؤلف بعد النظر إلى الفارق الكبير بين أثر العرب وأثر الأوروبيين في افريقيا الشمالية ، أن البرتغاليين قضوا فيها نحو مائتي سنة لم يتركوا بعدها أثراً من آثار الحضارة النافعة ، ولم يعقبوا بعدهم غير ذكرى الخراب الذي حل على أيديهم بالمعاهد والمعابد الإسلامية ، ولم يزالوا حيّا نزلا يخربون وينهبون . أما العرب الذين انتقلوا إلى السواحل ، فإنهم نقلوا إليها الكتابة والعمارة وأدوات الحضارة ، وطبعوها بطبعهم في كثير من أحوال العيشة .

وليس ما حدث من الدمار إنما حلّ في افريقيا فحسب ، بل لمنظر في مناظر مؤسفة أخرى .

- فإذا فعل رعاة البقر بشعب أمريكا الأصلي - الهندوamer - ؟

الجواب : إبادة كاملة .

- وماذا فعلت فرنسة في الجزائر مثلًا ؟

الجواب : مليون شهيد ، وقبلها اتباع سياسة الأرض المحروقة على يد « بوجو » .

- وماذا عملت الجلطة في استرالية ؟

الجواب : إبادة واستعمار استيطاني ، وفي افريقيا تبييز عنصري .

- ماذا عملت إسبانية والبرتغال في سكان أمريكا الجنوبية ؟

الجواب : انتهاء حضارة الإنكا والمايا والأزتيك ، وإبادة كاملة ، وسفن أسبوعية في قوافل مستمرة لنقل الذهب والفضة إلى إسبانيا والبرتغال .

- ماذا عملت هولندة في أندونيسية ؟

الجواب : امتصاص خيرات وارهاق الشعب وإذلاله حتى إذا أراد الجندي الهولندي أن يعلو جواهه وأشار إلى أندونيسي فيركع أمام الهولندي بيازاء جواهه ، فيodos الهولندي بمذاه العسكري على ظهر الاندونسي ليعلو جواهه .

- ماذا عملت أمريكا المتحضرة في فيتنام ؟

الجواب : ملايين القنابل على الشعب الآمن .

ناهيك عن الجهل والتأخير والسيطرة الاقتصادية على الشعوب .

أما الإسلام :

١ - فكثيراً ما مرّ علينا قول المسلم لابن البلاد المفتوحة : لكم مالنا وعليكم ما علينا فما أجمل هذه المساواة !!.

٢ - أهل حص : لو كان الإسلام استعماراً فلماذا بکوا عند انسحاب المسلمين ؟  
بکوا : لأنهم رأوه مخلصين قولاً وعملاً . مخلصين مادياً وروحياً .

٣ - ألم يساوي الإسلام بين ابن فاتح مصر والقبطي وقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه للقبطي : اضرب ابن الأكرمين ؟ فهذه القصة تدل على نفسية الخليفة ، التي سُوِّي فيها بين المسلم والقبطي كمواطن له حق الحياة ورفع الظلم عنه .

٤ - ألم يذكر الفاتحون لسكان البلاد أسلموا و « ترجع عنكم » ، أي ادخلوا النور والهدى التي أمرنا الله بنشرها ، وترجع عنكم ولا سلطان لنا عليكم ، أهكنا الاستعمار ؟ وهل عمر مُسْتَعْمِر ؟ وهو الذي أعلن حقوق الإنسان منذ مئات السنين « متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحراراً ؟ ! » ، هذا القول الذي ضجت به الدنيا عندما سمعته شعراً بعد الثورة الفرنسية عام ١٧٨٩ للميلاد . وقد سبق عمر إليه قوله قولاً وفعلاً بألف عام .

فهل بعد هذا من إيمان راسخ بالحرية ؟

فتح المسلمين مدينة سمرقند التي اشتهرت في الإسلام بعد ذلك بأنها من مواطن الثقافة والحضارة الإسلامية ، فتحها سعيد بن عثمان في عهد الأمويين ، ثم فتحها عنوة بعد ذلك قتيبة بن مسلم في عهد الوليد بن عبد الملك المتوفى سنة ٩٦ هـ ، ٧١٥ م . وهناك روایتان في سبب غزو قتيبة لها .

الرواية الأولى تقول إن أهل سمرقند غدروا بال المسلمين وأجلوهم عنها ، فرد قتيبة على صنعهم هذا بالتوجه إليهم بجيش كبير فتح به بلدتهم ، وترك بها حامية كبيرة منه حتى لا يعاودوا الغدر بال المسلمين .

والرواية الثانية تقول إن سعيد بن عثمان فتحها صلحاً على مال يؤدونه لل الخليفة - مقابل حمايتهم كما مر في جلسة « الذميون والجزية » ، فلما مات وتولى بعده قتيبة بن مسلم قيادة الجيوش الفاتحة لأرض خراسان ، استقل هذا المال الذي يدفعونه ، وفتح بلادهم عنوة دون أن يخطر لهم بنقض العهد السابق واينماهم بالحرب .

هاتان الروایتان رواهما أبو عبيدة معمر بن المثنى المتوفى سنة ٢١٠ هـ ، ولم يرجح واحدة منها على الأخرى ، إلا أن منطق الحوادث يؤكد رجحان الثانية على الأولى .

ومعنى ذلك أن قتيبة قد فتح سمرقند غدراً ، وهذا أمر تأبه تعاليم الإسلام الكريم في شؤون الحرب والمعاهدات .

قبل أهل سمرقند الأمر على مضض . ولما آلت الخلافة إلى عمر بن عبد العزيز سنة ٩٩ هـ ، وبلغ أهل سمرقند عنه ما ملاً أطراف الدولة وجوانبها من الحديث عن عدله ونصرته للحق ووفائه وبغضه للظلم ، أنابوا عنهم وفداءً يلقي الخليفة يشكوه ما كان من قتيبة معهم .

ولقي الخليفة وفهم ، فعرضوا الأمر عليه ، وقالوا فيما قالوه إن قتيبة غدر بنا ظلماً ، وأخذ بلادنا ، والأمر إليك لترفع عننا ما نزل بنا على يديه .

وتناول الخليفة قرطاساً وقلمًا وكتب إلى سليمان بن أبي السرح عامله على سمرقند كتاباً قال فيه : إن أهل سمرقند شکوا ظلماً أصحابهم وتحاملاً من قتيبة عليهم ، فإذا أتاك كتابي هذا فاجلس لهم قاضياً يقضي بالحق في هذه الظلمة .

وعاد وفهم بكتاب الخليفة إلى عامله ، فأحال قضيتهم إلى القاضي جمئع بن حاضر الناجي قاضي سمرقند ، فاستمع إلى ظلامتهم . واستدعي شهودهم عليها ، ثم استدعي شهوداً من الجيش الذي حضر الموقعة مع قتيبة فشهدوا بالحق ، شهدوا أن قتيبة لم ينذر إليهم عهدهم ، بل فاجأهم بفتح بلادهم عنوة .

وعندما وضح هذا أمام القاضي أصدر حكمه في هذه القضية صريحاً لا غموض فيه ، قوياً مجلجاً ناطقاً بعدلة الإسلام وساحتته . قال القاضي : على الجيش الإسلامي الذي فتح سمرقند بقيادة قتيبة أن يتأنب للخروج منها فوراً ، وكذلك يخرج منها المسلمين الذين دخلوها بعد الفتح .

لقد كان لهذا الحكم رجة في أنفاس سمرقند ، إذ ما كان يتصور أحد أن تعليم الإسلام تمضي على هذا النحو ، وتعطي الحق للقاضي أن يأمر الجيش بالخروج من بلد فتحه واستقر فيه .

وأسرع الوالي يخظر الخليفة بالحكم ويطلب مشورته ، فجاء الرد بتنفيذ حكم القاضي بحذافيره ، وعندئذ أصدر أمره إلى الجيش بالتأهب للرحيل ، وإلى المسلمين المدنيين بمعادرة سمرقند .

وبينما هذا يجري على قدم وساق ، والجيش يجمع أسلحته وأمتعته ويفك مخياته ، وبينما المسلمون المقيمون بالمدينة يودعون أهل سمرقند ويحزمون أمتعتهم ، ويعلنون بيع أملاكهم فيها ، وإذا بفاجأة تجد لم تكن في الحسبان . فقد جاء وفد

يثل أهل سمرقند إلى الوالي ، وأبلغوه أنهم تشاوروا فيما بينهم بعد هذا الحكم الذي مادار بخليفهم لحظة واحدة أن تعاليم الإسلام لا تضيق بثليه ، وأنهم ما كانوا يتوقعون أن هناك قاضياً يجرؤ على مطالبة الجيش الفاتح بالجلاء عن بلد فتحه ، وأنهم ما كانوا يتصورون أن القاضي سيهمل في هذه القضية عصبيته لقومه ولا يغيرها اعتباراً ولا وزناً ، وأنهم استبعدوا أن يأمر الخليفة بتنفيذ الحكم كما صدر مع انصياع الجميع له ، دون أن يكون هناك اعتبار لما يترتب على تنفيذه من عنت لمن صدر في شأنهم .

أمام هذا ، وأمام حسن المعاملة التي وجدوها من إخوانهم المسلمين المقيمين بالبلد حال اقامتهم بها لا يسعهم إلا بأن يعلنوا عن تناظرهم عن حقهم والمطالبة ببقاء الحال على ما هي عليه ، لأنهم لن يخشوا بعد اليوم ضراً ينالهم .

وإذاء هذه الرغبة الصادقة من أهل سمرقند ، أمير الجيش بالبقاء ، وأمير المسلمين بعدم الخروج ، وكانت فرحة مزدوجة من الجانبين .

وكانت هذه القضية سبباً في إسلام كثير من أهل سمرقند ، وانضوا إليها تحت راية الإسلام ، والإخلاص لتعاليمه والعمل على نشرها ، والاستمساك بها أمرت به ، والاعتصام بحبل الله المtin ، حتى غدت سمرقند بعد مرکزاً من المراكز الإسلامية المرموقة ، يأتيها الداني والقاصي للتزود بزاد المعرفة من علمائها .

هذه قضية خالدة في تاريخ الإسلام بلا جدال ، ونوع فريد في قضايا العالم بلا خلاف ، وإنها لصفحة مجيدة يفخر بها كل مسلم في كل جيل وعصر<sup>(11)</sup> .

- فهل يقول عاقل استناداً لما سبق : إن الفتح الإسلامي استعمار ؟ !

- لو كان الإسلام استعماراً ، لماذا الاحتکام لعمر بن عبد العزيز ؟ ولماذا الانسحاب ؟ ثم لماذا القبول ببقاء الجيش في سمرقند ؟ !

---

(11) عن مقال في (المري) بتصريف . العدد ٨٦ يناير (كانون الثاني) ١٩٦٦ ، صفحة ١٠٧ / ١٠١  
قضية في القضاء الإسلامي خالدة بقلم الدكتور أحد بنعيم البهري .

وأخيراً نعرض نقطتين باختصار :

لنزهادة المؤرخ والمفكر الإسباني « سانسيت أولبورنوت » في الفتح العربي الإسلامي لإسبانيا حيث قال : « إن الفتح العربي لإسبانية جلب إليها كل الخير ». فهل جلب الاستعمار الأوروبي أو الأمريكي الخير للبلاد التي فتحت ؟

صار ابن البلاد التي فتحت يحمد الله عز وجل وبشكراً لكونه مسلماً ، ولأنه صار على دين وحضارة الفاتحين ، فهل حمد الله إنسان في مستعمرة إيطالية أو برتغالية أو إنجليزية ... لأنّه استُعمِّر وتفرّس أو تطلىن ؟ .. لا قطعاً ، فلماذا ؟ ! ! ..



## ( الجلسة الثانية عشرة )

### الإسلام والرقيق

☆ « شرع الإسلام العتق ولم يشرع الرّق ». .

العقاد

النائب العام : « ولم يتعرض محمد لنظام الرّق بآخر ما تعرضت الكنيسة المسيحية الأولى لهذا الأساس الذي قامت عليه الحياة الاقتصادية عند القدماء »<sup>(١)</sup> . و « لم يبطل محمد الرّق حالاً ... »<sup>(٢)</sup> . فالرّق « معضلة إسلامية » .

انتهى النائب العام من شبته ، فأشار القاضي الحكيم للإسلام أن يتلو مرافعته ، ويظهر الحقيقة ، فوقف الإسلام وقال :

الإسلام : أيتها السيد القاضي : إن مسألة الرق في الإسلام موضوع حملة من أقوى الحملات العصرية يروج لها ويشيعها كثيرون ، لا يتتفقون على شيء فيها عدا هذه الحملات ، منهم منكر والأديان وجماعات المشرين والمستشرقين الذين يحترفون صناعة الطعن والدس على الإسلام .

ويهدف هؤلاء إلى نشر الدعوة بين شبان المسلمين التائبين في معرض أزياء الأفكار ، وإلى من جهلوا دينهم ، فصدقوا ما قيل لهم عنه ، خاصة في مسألة الرّق ، وكأنهم لا يعلمون أنه الدين الوحيد الذي شرع للأرقاء شرعة لم يسبقها

(١) كارل بروكلمان في كتابه « تاريخ الشعوب الإسلامية » : ص ٨١ .

(٢) وليم مور ، قال ما سبق معيناً على سيدنا محمد صلوات الله عليه أنه لم يبلغ الرق ( راجع حقوق الإنسان للنزالي ص ١٢٤ ) .

إليها دين من الأديان ، وأن الحضارة الغربية لم تدرك بعد شأو الإسلام في إنصافه لجميع الأرقاء .

ولا شك أن هؤلاء المшиعين هم أول من يعلم تاريخ النخاسة ، وأنها كانت صناعة شركات أوربية وأمريكية تعتمد على سماستها من غير العرب المسلمين ، ولكنه تاريخ مجهول عند أبناء الجيل الحاضر من تعلموا في مدارس المبشرين .

علمًا ... أنه ليس في القرآن آية واحدة تحث أو تحض على الرق ، وكذلك الحديث الشريف !!

وإليك أيها القاضي الحكيم دفاعي<sup>(٣)</sup> :

كيف عاملت الأمم الرقيق ؟ :

١ - في مصر : بنيت الأهرام على أكتاف الرقيق ، وعلى أكتافهم أقيمت المعابد ونحتت المسلاط .

٢ - في الصين : كان الرقيق منتشرًا ، وسببه الفقر ، فقد كان يبيع الإنسان نفسه وأولاده تخلصاً من العوز<sup>(٤)</sup> .

---

(٣) اعتمدنا في هذا البحث ، الكتب التالية :

● مقارنة الأديان ج ٢ ، للدكتور أحمد شلبي .

● ما يقال عن الإسلام ، للمرحوم العقاد . ط : مكتبة دار العروبة .

● حقائق الإسلام وأباطيل خصومه ، للمرحوم العقاد . ط : كتاب الملال .

● حقوق الإنسان ، لحمد الفزالي . ط : المكتبة التجارية .

● شبهات حول الإسلام ، لحمد قطب . ط : مكتبة وهبة .

● تاريخ الإسلام ، للدكتور حسن إبراهيم حسن . ج ١ ص ١٨٦ / ١٩٢ .

(٤) مقارنة الأديان : ج ٣ ص ٢٠٥ .

٣ - في الهند : ساد نظام الطبقات ، وكان العبيد يمثلون الغالبية العظمى من الشعب الهندي ، وكان لا يحق لهم امتلاك شيء .

٤ - في فارس : دم الآلهة يجري في عروق الحكام ، فهم طبقة فوق طبقة البشر ، وإن من سواهم عبيد لهم .

٥ - في اليونان : كان استعباد البشر للبشر مطلقاً وبكثرة ، وكان قرضاهم يتخطفون أبناء الأمم الأخرى في مختلف السواحل ويبيعونهم في أسواق أثينا وغيرها ، وكانت تقام للعبيد أسواق النخاسة ، فامتلأت بيوت الإغريق بالإماء والعبيد<sup>(٥)</sup> .

وقسم الفلسفة اليونانية إلى قسمين : حرّ بالطبع ، ورقيق بالطبع ، وقالوا : إن الثاني ما خلق إلا لخدمة الأول ، وإن عليه أن يقوم بالأعمال الجسمانية ، ويقوم الجنس اليوناني وهو الحر بالطبع بالأعمال الفكرية والإدارية والمناصب الهاامة<sup>(٦)</sup> .

ويرى أفلاطون في الجمهورية الفاضلة حرمان العبيد من حق المواطنة وإجبارهم على الطاعة والخضوع للأحرار من سادتهم<sup>(٧)</sup> . ويوافقه تلميذه أرسطو على ذلك ، فهو يجعل كلمة : (المواطن) مرادفة لكلمة (حرّ) ، ويرى أن وظيفة العبيد تحصيل الثروة الضرورية للأسرة والقيام على خدمتها<sup>(٨)</sup> .

٦ - عند الرومان : أما عند الرومان فإن النخاسين كانوا يتخدون الحروب

(٥) الشيخ محمد الخضر حسين ، مجلة الأزهر ، صفر سنة ١٢٧٣ هـ .

(٦) النظم الإسلامية للدكتورين حسن إبراهيم حسن وعلي إبراهيم حسن : ص ٢٥٩ ، وحقائق الإسلام : ص ٢١٧ .

(٧) حقائق الإسلام وأباطيل خصومه : ص ٢١٦ .

(٨) مقارنة الأديان : ج ٢ ص ٢٠٦ .

الكثيرة التي اعتاد الرومان أن يشعلاها مواسم لتجارتهم ... حتى لقد كان الغنيُّ من النخاسين يشتري ألف إنسان صفة واحدة عقب نصر كبير تعدد الإنسانية خزيًا ، ويعده تاريخ الاستعمار الروماني عظمة وجداً ، وفي روما كانت للرقيق سوق تعرض فيها هذه البضائع للمزاد العلني على رابية مرتفعة : فيكون الرقيق عرياناً من كل ما يستره ذكرًا أو أنثى ، كبيراً أو حديثاً ، ولن شاء من الناس أن يدنو من هذا اللحم الحي المعروض للبيع فيجسُه بيده ، ويقلبه كيف يشاء ولو لم يشته في النهاية ، والقانون الروماني لم يكن يعتبر الرقيق إنساناً له شخصية ذات حقوق على الإنسانية ، بل كان يعتبر شيئاً من الأشياء كسائر السلع التي يباح الاتجار بها<sup>(١)</sup> .

ومن وسائل الاسترقاق عند الرومان أنهم كانوا يسترقون المدين الذي لم يتيسر له الوفاء بِدَيْنِه ، فيصبح المدين رقيقاً للدائنين<sup>(٢)</sup> .

٧ - عند اليهود : أباحت التوراة الاسترقاق بطريق الشراء أو البيي في الحرب ، وجعلت للعربي أن يستعبد العربي إذا افتقر ، فيبيع الفقير نفسه لغنى ، أو يقدم المدين نفسه للدائن حتى يوفى له الثمن .

ففي سفر الخروج : «إذا اشتريت عبداً عربياً فست سنين يخدم وفي السابعة يخرج حرأ مجاناً<sup>(٣)</sup> ، وأباحت التوراة أن يبيع بنته ف تكون أمة للعربي الذي يشتريها<sup>(٤)</sup> .

أما في الحروب فهو طريق أيسر : « حين تقرب من مدينة لكي تحاربها استدعها إلى الصلح ، فإن أجبتك إلى الصلح وفتحت لك فكل الشعب الموجود

(١) مجلة الأزهر ، صفر سنة ١٣٨٣ هـ ، مقال الشيخ محمد الخضر حسين (شيخ الأزهر السابق) .

(٢) الرّق في الإسلام لشفيق باشا : ص ٢٣ .

(٣) سفر الخروج : ١٧ : ١ .

(٤) مقارنة الأديان : ج ٢ ص ٢٠٨ .

فيها يكون لك للتسخير وتستعبد لك . وإن لم تسالمك بل عملت معك حرباً فحاصرها ، وإذا دفعها الرب إليك إلى يدك ، فاضرب جميع ذكورها بحد السيف ، وأما النساء والأطفال والبهائم وكل ما في المدينة وكل غنيتها فتفننها لنفسك وتأكل غنية أعدائك التي أعطاك الرب إلهك ، هكذا تفعل بجميع المدن البعيدة منك جداً التي ليست من مدن هؤلاء الأمم هنا ، أما مدن هؤلاء الشعوب التي يعطيك الرب إلهك نصيباً فلا تستبقي منها نسمة ما بل تحررها تحريراً ... »<sup>(١٣)</sup> .

٨ - عند المسيحية : نقل الدكتور جورج برسـت<sup>(١٤)</sup> : أن المسيحية لم تعترض على العبودية لامن وجهها السياسي ، ولا من وجهها الاقتصادي ، ولم تحرض المؤمنين على منابذة جيلهم في آدابهم جهة العبودية ، حتى ولا على الباحثة فيها ، ولم تقل شيئاً ضد حقوق أصحاب العبيد ، ولا حرمت العبيد إلى طلب الاستقلال ، ولا بحثت عن مضار العبودية ولا عن قساوتها ، ولم تأمر بإطلاق العبيد أصلاً<sup>(١٥)</sup> .

وأمر بولس الرسول العبيد بإطاعة سادتهم كما يطعون السيد المسيح ، فقال في رسالته إلى أهل (أفسس) : « أهلاً العبيد ! أطِيعوا سادتكم حسب الجسد بخوف ورعدة في بساطة قلوبكم كالمسيح ، ولا بخدعة العين كمن يرضي الناس بل كعبيد المسيح عاملين مشيئة الله من القلب خادمين بنية صالحة كالرب ليس للناس ، عالمين أن مهما عمل كل واحد من الخير فذلك ينساله من رب عبداً كان أم حراً ... »<sup>(١٦)</sup> .

**وأوصى الرسول بطرس بمثل هذه الوصية ، وأوجبها آباء الكنيسة لأن**

(١٣) سفر التثنية ، الإصلاح العشرون ( والنصل في حقائق الإسلام ... ص ٢٢٣ - ٢٢٤ ) .

(١٤) أحد رجال الجامعة الأمريكية الأولين في بيروت .

(١٥) قاموس الكتاب المقدس ، المجلد الثاني : ٦٠ / ٦١ طبع الطبعة الأمريكية في بيروت سنة ١٩٠١ .

(١٦) انظر : حقائق الإسلام وأباطيل خصومه ، ص ٢١٦ .

الرق كفارة من ذنوب البشر ، يؤدّيه العبيد لما استحقوه من غضب السيد الأعظم ، وأضاف القديس الفيلسوف توما الإكويني رأي الفلسفة إلى رأي الرؤساء الدينيين ، فلم يعترض على الرق بل زَكَاهُ ، لأنّه على رأي أستاذه أرسطو حالة من الحالات التي خلق عليها بعض الناس بالفطرة الطبيعية ، وليس ما ينافي الإيمان أن يقنع الناس من الدنيا بأهون نصيب<sup>(١٧)</sup> ...

وفي المعجم الكبير للقرن التاسع عشر « لاروس » : لا يعجب الإنسان من بقاء الرق واستمراره بين المسيحيين إلى اليوم ، فإن نواب الدين الرسميين يقررون صحته ، ويسلمون به وعيته ... وجاء فيه - ... الخلاصة أن الدين المسيحي ارتضى الاسترقاق تماماً إلى يومنا هذا ويتذرّع على الإنسان أن يثبت أنه سعى في إبطاله<sup>(١٨)</sup> ...

**٩ - الرّق في أوربة :** ليس لأوربة تاريخ قديم يذكر سوى تاريخ الجerman ، ويقول الأستاذ شفيق « باشا » عن موقف الجerman من الرّق ما يلي : « وكانت المقامرة تخرج بالمولعين بها إلى حد أنهم يقامرون على نسائهم وأولادهم ، بل على حرياتهم الشخصية ، فكان ذلك عند الجerman مصدرًا من مصادر الرّق »<sup>(١٩)</sup> .

أما في العصور الوسطى ، فقد ساد نظام الإقطاع في أوربة ، فكان المزارعون عبيد الملوك ، يباعون مع الأرض إذا بيعت الأرض ، وليس لواحد منهم الحق في الخروج من أرض إلى أرض أخرى لأنّه كان كالآلة تابعاً للأرض مملوكاً لصاحبها . ولم يُلغِ الرّق في أوربة إلا في القرن التاسع عشر . وكان في الحقيقة إلغاء الاسترقاق الأوروبيين فقط ، وتحوياً لنشاط التسلط تجاه آسية

(١٧) حقائق الإسلام : ص ٢١٦ - ٢١٧ .

(١٨) حقوق الإنسان : ص ١٢٥ .

(١٩) الرّق في الإسلام : ص ٢١ .

وأفريقية ، وقد كان الاسترقاق في آسية منتشرًا باسم الاستعمار ، أما في أفريقية فكان استرقاقاً سافرًا ، وكانت أسواق النخاسين التي فتحها الأوربيون تتربع برواج عظيم وتفيض بربح وافر على تجارها . وفي القرن السادس عشر والسابع عشر والثامن عشر والتاسع عشر تحالف تجار الرقيق الأبيض مع بعض زعماء القبائل الأفريقية ، وأخذوا يهجمون على مساكن الأفارقيين ويخطفون أطفالهم ويعرضونهم للبيع في أسواق العبيد<sup>(٢٠)</sup> .

وجاء في دائرة المعارف البريطانية ، الجزء الثاني صفحة ٧٧٩ مادة

#### . SLAVERY

« إن اصطياد الرقيق من قراهم الخاطة بالأدغال كان يتم بإيقاد النار في الهشيم الذي صنعت منه الحظائر المحيطة بالقرى ، حتى إذا نفر أهل القرية إلى الخلاء ، تصيدهم الإنجليز بما أعدوا لهم من الوسائل » .

وكان قسم منهم يموت أثناء القنص الآدمي في الرحلة إلى الشاطئ الذي ترسو عليه مراكب الشركة الإنجليزية وغيرها ، وكان ثلث الباقيين يموتون بسبب تغير الطقس ، ويموت في أثناء الشحن حوالي ٤,٥ % و ١٢ % أثناء الرحلة ، أما من كانوا يموتون في المستعمرات فلا حصر لهم ، فإن مستعمرة « جامايكا » البريطانية وحدها قد دخلها سنة ١٨٢٠ م ما لا يقل عن ثمانمائة ألف رقيق ، ولم يبق في تلك السنة منهم سوى ثلاثة وأربعين ألفاً<sup>(٢١)</sup> .

و كانت الملكة « اليزابيت الأولى »<sup>(٢٢)</sup> شارك في الاتجار بالرقيق ، وكانت شريكة « لجون هوكنز » أعظم نخاس في التاريخ ، وقد رفعته إلى مرتبة

(٢٠) مقارنة الأديان : ج ٣ ص ٢١٠ .

(٢١) انظر : حقوق الإنسان ، ص ١٢٦ . وكانت نسبة القنص الآدمي واحد إلى ثانية ، أي : كي يتken الأوروبي من استرقاق عبد يقتل ثانية لكونهم يدافعون عن أنفسهم في مهدم الأول .

(٢٢) من ١٥٥٨ إلى ١٦٠٣ ميلادية .

النبلاء ، إعجاباً بطولته ، وجعلت شعاره رقيقاً يرفل في السلسل والقيود<sup>(٢٣)</sup> .

ومن المفارقات الطريفة : أن السفينة التي أعدّتها لجون هوكنز ، كانت تسمى « يسوع » ، وكان عدد السفن الخصبة للاتجار بالرقيق ١٩٢ سفينة تتسع حمولتها في الرحلة الواحدة ٤٧,١٤٦ رقيقاً ، وقد طلبت إنجلترا من رجال الدين مبرراً لهذه التجارة ، فأسعفوها بنصوص التوراة التي تقدمت في الكلام على الرّق عند اليهود<sup>(٢٤)</sup> .

١٠ - الرّق عند العرب : انتشر الرّق عند العرب قبل الإسلام انتشاراً كبيراً ، وكانت وسليته الحروب التي لا تقطع في الجزيرة العربية ، وكان الغالب يأسر من المغلوبين من يستطيع ليصبحوا عبيداً له ، حتى استرق قبائل قبائل أخرى ، وكان من وسائل الرق عند العرب اختطاف الشخص أو الجماعة التي لا حماية لها في طريقها .

وفي كل مسابق ، فقد كان الرق يشمل الجسم والفكر ، أي على الرقيق أن يتبع سيده في دينه وتفكيره ، ولاحق للرقيق أن يفكراً وأن يتبع تفكيراً آخر غير تفكير سيده ، وللسيد أن ينزل برقيقه من العقاب ما يشاء لأنه يملكه ملكاً كاملاً .

☆ ☆ ☆

### الإسلام والرقيق :

« ونحن نحب أن نلخص ما صنعه الإسلام في هذه المسألة قبل أربعة عشر قرناً في بعض كلمات : إنه حرم الرّق جميعاً ولم يبح منه إلا ما هو مباح إلى يومنا هذا ، وفحوى ذلك أنه قد صنع خيراً ما يطلب منه أن يصنع ، وأن الأمم

---

(٢٣) حقوق الإنسان : ص ١٢٧ .

(٢٤) حقوق الإنسان : ص ١٢٧ .

الإنسانية لم تأت بجديد في هذه المسألة بعد الذي تقدم به الإسلام قبل ألف ونيف وأربعين عام «<sup>(٢٥)</sup>».

ولم يلغ الإسلام الرّق بطريق مباشر ، إلا أنه ألغاه بخطى ثابتة مدرورة وعملية ، أما لماذا لم يلغ الإسلام الرّق بطريق مباشرة ؟ فالأسباب نوجزها :

١ - التكافؤ في المعاملة « أو المعاملة بالمثل » : فقد كانت هناك حروب بين المسلمين وغير المسلمين ، وكان غير المسلمين يستحلون استرقاء المسلمين ، فكان لابد أن يعاملهم المسلمون بالمثل<sup>(٢٦)</sup> ولنسأل أدعية التحرير في العصور الحديثة : ماذا يحدث في هذا العصر لو لم يصبح تبادل الأسرى معاملة متفقاً عليها بين المقاتلين<sup>(٢٧)</sup> ؟ ..

٢ - للإسلام فلسفة في معالجة الشؤون التي ليست أساساً من أسسه ، ففي معالجة هذه الشؤون تقضى فلسفة الإسلام أن تعالج برفق وأناة حتى يصل الإسلام إلى هدفه بدون أن يحدث اضطراباً بين معتنقيه ، فشرب الخمر والرّق وتعدد الزوجات ، للإسلام تجاهها هدف ، ولكنه يصل إلى هدفه بيسر وعلى خطوات أحياناً ، أما الأمور الرئيسية في الإسلام : كتوحيد الله وترك عبادة الأصنام ، فإنه يواجهها صريحة مباشرة ليقطع دابرها من أول شوط .

والآن ... ما النظام الذي وضعه الإسلام ليلغى الرّق بطريق غير مباشر ؟

وضح الإسلام مبدأين مهمين وهما : « تضييق المدخل ، وتوسيع المخرج » ، أو ضيق موارده وأفسح مصارفه ، وي يكن القول أنه سدّ منابع الرّق ووسع مصارف العتق ...

---

(٢٥) حقائق الإسلام : ص ٢١٨ - ٢١٩ .

(٢٦) مقارنة الأديان : ج ٣ ص ٢١١ .

(٢٧) ما يقال عن الإسلام : ص ١٩١ .

أ - تضييق المدخل<sup>(٢٨)</sup> :

« أو سد الموارد والمنابع » :

جاء الإسلام وللرّق وسائل أو مداخل كثيرة - سبق أن ذكرناها - ومنها :  
البيع والقامرة والنهب والسطو ووفاء الدين والحروب والقرصنة والطبيةة ..  
- فألفى الإسلام جميع هذه المداخل ، ولم يبق منها إلا مدخلاً واحداً ،  
وقد ضيقه حتى لم يعد ينفذ منه إلى الرّق إلا القليل النادر أشد  
الندرة ، وذلك المدخل هو الجهاد في سبيل الله لرد اعتداء يقوم به غير المسلمين  
بشرط ألا يكون الأسير وقت أسره مسلماً ولو كان من جيش الأعداء .

فلا استرقاق إلا في حرب شرعية ، مراعي فيها أن تكون مسبوقة باعتداء غير  
المسلمين عليهم ، « فالذى أباحه الإسلام من الرّق مباح في أمم الحضارة التي  
تعاهدت على منع الرقيق منذ القرن الثامن عشر إلى الآن ... لأن هذه الأمم التي  
اتفقت على معاهدات الرق ، تبيح الأسر واستبقاء الأسرى أو التعويض عنهم  
بالفداء والغرامة ...

وهذا هو كل مأباحه الإسلام من الرّق أو من الأسر على التعبير  
الصحيح ... »<sup>(٢٩)</sup> .

ومن الأدلة الواضحة على أن الإسلام يُضيقَ مدخل الرّق ، ويميل  
للحرية ، ما ذكره الفقهاء من أنه إذا وجد طفل ادعى نصراني أنه « ابنه » وادعى  
مسلم أنه « عبده » ، فإنه يقضى به للنصراني حتى لا يدخل الطفل بباب الرّق ولو  
كان في ذلك إسلامه<sup>(٣٠)</sup> .

(٢٨) انظر مقارنة الأديان : ج ٢ ص ٢١٢ .

(٢٩) حقائق الإسلام وأباطيل خصومه : ص ٢١٩ .

(٣٠) د . محمد يوسف موسى : مجلة « المسلمين » العدد الأول ، ص ٨ .

ومن تضييق المدخل أن الإسلام وضع تنظيمًا لأسرى الحرب لم يكن معروفاً قبل الإسلام ، فقد اشترط الإسلام على الأسرى ليعتبروا أرقاء : أن يضرب الإمام عليهم الرق ، أما قبل أن يضرب الإمام الرق على الأسرى فيمكن أن تتم نحوهم التصرفات الآتية :

١ - تبادل الأسرى بين المسلمين والأعداء ، كما كان يحدث مثلاً بين المسلمين والروم على ضفي نهر « اللامس » ، فكان التبادل يتم ، حتى إذا بقيت لأحد الجانبين بقية من الأسرى افتديت بالمال .

٢ - المن على الأسرى من غير مقابل ، تنفيذاً لقول رسول الله ﷺ : « عودوا المريض ، وأطعموا الجائع ، وفكوا العاني » <sup>(٢١)</sup> .

٣ - توسيع المخرج <sup>(٢٢)</sup> :

« أو فسح وتوسيع المصادر » :

اعتبر الإسلام الرق عارضاً ، وعمل على إزالته ، ففتح الأبواب ليعيده الحرية إلى الرقيق ، وهذه الأبواب هي :

١ - العتق : ( تحرير الرقبة ) حضر عليه ووعد بالثواب العظيم من يعتق الرقاب : ﴿ إِنَّمَا نَجْعَلُ لَهُ غَيْنَانِ ، وَلِسَانًا وَشَفَّتَيْنِ ، وَهَدَيَّنَاهُ النَّجْدَيْنِ ، فَلَا اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ ، وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ ، فَكُلْ رَقْبَةً ﴾ [ البلد : ٨ - ١٣ ] .

وقال عليه الصلاة والسلام : « من أعتق رقبة أعتق الله بكل عضو منها عضواً من أعضائه من النار » .

٢ - جعل الإسلام العتق وسيلة للتکفير عن يمين حنث فيها الإنسان ،

(٢١) رواه البخاري .

(٢٢) انظر مقارنة الأديان : ج ٣ ص ٢١٤ .

أو التكبير عن بعض الذنوب ، ﴿ لَا يَؤَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللُّغُوِ فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِنْ يَؤَاخِذُكُمْ بِمَا عَقْدْتُمُ الْأَيْمَانَ فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ مِنْ أُوستَطِ مَا تَطْعِمُونَ أَهْلِيْكُمْ أَوْ كِسْوَتِهِمْ أَوْ تَخْرِيرِ رَقَبَةٍ ﴾ [ المائدة : ٨٩ ] .  
 ﴿ وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطًّا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾ [ النساء : ٩٢ ] .

﴿ وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيشَاقٌ فَدِيَةٌ مُسْلَمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ وَتَخْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾ [ النساء : ٩٢ ] .

﴿ وَالَّذِينَ يَظَاهِرُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَاتَلُوا فَتَخْرِيرُ رَقَبَةٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسَّ ﴾ [ المجادلة : ٣ ] .

« فالعتق إذن هو الذي شرعه الإسلام في أمر الرّق ، وأما نظام الرّق بأُنواعه فقد وجده مشروعًا فحرمه جميـعاً ، ولم يبيح منه إلا ما هو مباح إلى اليوم في نظام الأسرى وتسخيرهم في أعمال من يأسرونـهم من المقاتلين ، وسبق القوانـين الدوليـة بتقريره إلزـام الدولة واجـب السعي في إطلاق أسرـاهـا وإـعتاقـهم بالـفداء ، وشـجـع ذلك بالـوسائل الفـردـية فيها تـنـتـقلـ بهـ الـذـمةـ إلىـ الأـفـرادـ منـ مـالـكـيـ الأـرـقاءـ بعدـ وـفـاءـ الدـولـةـ بـذـمـتهاـ .

ولا يقال هنا إنه عمل كثير أو قليل ، بل يقال إنه العمل الوحيد الذي استطـيعـ في محـارـبةـ نـظـامـ الرـقـ ، وـلمـ تـسـتطـعـ أـممـ الإـنـسـانـيـةـ ماـ هوـ خـيرـ مـنـهـ فيـ عـلاـجـ هـذـهـ مـسـائـلـ إـلـىـ الـآنـ ... »<sup>(٣٣)</sup> .

٣ - المكاتبـةـ : وهي عـقدـ بينـ السـيدـ وـالـعـبـدـ لإـعادـةـ الحـرـيةـ نـظـيرـ دـفعـهـ مـالـ لـسيـدهـ . وـيرـىـ بـعـضـ الـفـقـهـاءـ أـنـ المـكـاتـبـ وـاجـبـةـ<sup>(٣٤)</sup> إـذـاـ طـلـبـهـ العـبـدـ اـسـنـادـاـ لـقولـ اللهـ

(٢٣) حقائق الإسلام ص ٢٢٢ .

(٢٤) عند الإمام أحمد بن حنبل المكاتبـةـ وـاجـبـةـ متـىـ دـعاـ العـبـدـ سـيـدـهـ إـلـيـهـ . وـإـذـاـ اـمـتـنـعـ المـكـاتـبـ عـلـىـ الـأـدـاءـ وـمـعـهـ مـاـ بـقـيـ مـنـ مـالـ مـتـفـقـ عـلـيـهـ ، فـالـحـنـفـيـةـ تـجـبـهـ عـلـىـ الـأـدـاءـ حـرـصـاـ عـلـىـ تـحـرـيرـهـ . وـإـذـاـ لمـ يـكـنـ مـعـهـ مـالـ وـهـ قـادـرـ عـلـىـ الـكـسـبـ فـالـمـالـكـيـةـ تـجـبـهـ عـلـىـ الـكـسـبـ .

عز وجل : ﴿ وَالَّذِينَ يَبْتَغُونَ الْكِتَابَ مِمَّا مَلَكَتْ أُيُّمَانُكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا ﴾ [ النور : ٣٣ ] .

وبعد المكاتبية يعطى العبد حق التجارة والعمل وحق التملك ، وحق العمل لنفسه ، فلا يعمل لسيده ، بل يتحرر لكسب سداد الأقساط - التي سميت في المكاتبية نجوماً - .

كما جعل الإسلام من الزكاة حقاً للعبد مساعدة له على سداد مكاتبته : ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفَقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤْفَفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ ﴾ [ التوبة : ٦٠ ] . كما يحصن الإسلام ويلزم السيد أن يحط عن العبد بعض الأقساط : ﴿ وَأَتُوهُم مِّنْ مَالِ اللَّهِ الَّذِي أَتَاكُمْ ﴾ [ النور : ٣٣ ] .

٤ - التدبير<sup>(٢٥)</sup> : وهو أن يوصي السيد بأن يكون عبده حراً بعد موته ، وسيكون كذلك لأن السيد تدبّر أمر دنياه فأبقى العبد ليعاونه في الدنيا ، وتدبّر أمر آخرته فأوصى بعتق العبد بعد موته ليساعده ذلك في الآخرة بتكثير حسناته ، والتدبّر موصى به ويبحث الشرع عليه .

٥ - إذا أصاب السيد « أمته » فحملت منه ووضعت ، حرم بيعها وهبتها وعتقت موته وكان ولده منها حراً ، وهذا بخلاف النظام الذي كان متبوعاً عند العرب قبل الإسلام والذي كان يقضي بأن تظل الأمّة وإن ولدت لسيدها وأن يكون ابنها منه عبداً .

« كان عنترة العبسي عبداً لأبيه ، ولما هوجمت عبس لم يدافع عنترة عنها . فقال له أبوه : كرّ يا عنترة ، فأجاب : إن العبد لا يعرف الكر ، وإنما يعرف الحلب والصر ( الشد على الناقة ) فقال له أبوه : كرّ وأنت حر . فلم ينل عنترة

---

(٢٥) ويقال معنى التدبّر - على الأصح - من قال له سيده « أنت دبر حيافي حر » .

الحرية إلا عندما احتاجت القبيلة إلى كفاحه ونضاله ، وقبل ذلك كان عبداً لأبيه » .

وفي غزوة بني المصطلق رأى النبي ﷺ أن يتزوج أسيرة من هذا الحي المغلوب ، ليرفع مكانته ؛ وتم له ما أراد وخرج الناس من استرقة الأصحاب الجدد فأطلقوهم <sup>(٣٦)</sup> .

٦ - إن من أعتق بعض عبد يملكه ، عتق كله ، فإن كان يملك بعض العبد وله شريك يملك باقيه فأعتق نصيه عتق العبد كله ، وقوم عليه ما يملكه الشركاء إن كان موسراً ودفع لهم ثمنه لقوله ﷺ : « من أعتق شركا له في عبد وكان موسراً قوم عليه ثم يعْتَق كُلُّه » . وإن كان مغسراً سعى العبد في قيمة الباقي لأنه هو الذي انتفع بالحرية .

٧ - إن ملوك واحداً من ولده أو والديه عتق عليه في الحال : لأن كان لرجل أب وابن عبدين عنده ، فأعتق الابن مثلاً فنال الابن حرية ، ولسبب من الأسباب ملك الابن أباه ، فـيُعْتَق فوراً والعكس صحيح . ومن الأسباب الداعية لامتلاك أحد هما الآخر : هبة سيده له ، أو عمله وشرائه أو مكتابة أو كفارة مبين ...

و قبل الانتقال إلى « معاملة الرقيق في الإسلام » قد يعرض سؤال وهو : لماذا لا يوهب الأسير الحرية إذا أسلم ؟ !

والجواب : خشي الإسلام ألا يعيي المنافقين ، فقد يظهر أحدهم الإيمان حتى إذا نجا بنفسه عاد إلى قومه يحمل السلاح ليسيء إلى من أحسنوا إليه ، وإذا كان الرجل

---

(٣٦) حقوق الإنسان ص ١١٣ .

صادقاً في الإسلام فلن تضره مهلة يسترد بعدها حريته في منفذ من المآخذ السابقة<sup>(٣٧)</sup>.

وكما سبق يتضح عملياً أن الإسلام أنهى الرّق من الناحية العملية ، فالمرأة ينتهي رقتها إذا أصابها سيدها وحملت منه ، وهذا يجعل عنصر النساء قريباً جداً من الحرية . أما الرجال فقد فتحت لهم الأبواب المتعددة التي ذكرناها وأبرزها الدعوة إلى تحرير الرقاب وباب المكاتبية الذي يلتزم السيد فيه أن يقبله وأن يساعد عبده على الوفاء بما التزم .

☆ ☆ ☆

### معاملة الرّقيق في الإسلام :

كفل الإسلام زوال أثر الرّق عملياً ، وذلك بمحو الفوارق والتوصية بالأرقاء . وأبرز ألوان المعاملة التي أتاحتها الإسلام للأرقاء هي الرّق يتصل بالعمل الجساني ولا يتصل بالعقل والتفكير ، فالرّقيق يعمل لسيده ويطيعه في حدود هذا العمل ، ولكنه حرّ في تفكيره يعتقد الدين الذي يرضيه ، فلا يجوز منه أن يرتكب إثماً أو يقتل نفساً بغير حق ، وقد عدّ العرب في مطلع الإسلام هذا التفكير الذي يقضي بتحرير عقل الأرقاء ثورة عارمة ، وقتلوا عبيدهم وعذبوا هؤلاء العبيد في وجوه سادتهم قائلين :

لقد اعتنينا الإسلام وليس لكم سلطاناً على عقولنا ، سلطانكم محدود بالأعمال الجسمانية التي لا تنافي الدين أو المأْلاق . وفي ذلك يقول ابن القيم : والسيد لا حق له في ذمة العبد ولا في إنسانيته . وإنما حقه في بدنـه<sup>(٣٨)</sup> .

---

(٣٧) انظر : حقوق الإنسان ص ١١٦ .

(٣٨) أعلام الموعين : ج ١ ص ٣٥١ .

وخطوة أخرى خططها الإسلام في معاملة الرقيق ، هي مساواته بالأحرار ، في أكثر الشؤون . وقد روى الشيخان قوله عليه الصلاة والسلام : « من قتل عبده قتلناه ، ومن جوع عبده جوعناه » . ونقل الإسلام التفاضل إلى مقياس جديد هو التقوى ، وبناء على هذا المقياس الجديد زوج الرسول ﷺ ابنة عمته زينب بنت جحش من مولاه زيد ، وولى زيداً هذا قيادة جيش المسلمين الذاهب لمحاربة الروم في موقعة مؤتة وبين جنوده كثير من عظماء الإسلام ، وولى بعد ذلك أسامة بن زيد قيادة جيش المسلمين لمحاربة الروم أيضاً وبين جنوده شيوخ المسلمين وعظماؤهم . وكان من خيرة صحابة الرسول : بلال ، وسلمان الفارسي ، وصهيب رضي الله عنهم .<sup>(٣٩)</sup>

كما قرر الإسلام ألا يطلب من الأرقاء أن يعملوا ما فوق طاقتهم ، وأن يكون من حقهم أن يأكلوا ما يأكل سادتهم منه ، بل أن يلبسو من لباسهم ولعل هذا أرق درجات المساواة .

روى أبو داود عن المغورو بن سويد قال : دخلنا على أبي ذر بالربذة فإذا عليه برد وعلى غلامه مثله ، فقلنا : يا أبي ذر ، لوأخذت برد غلامك إلى بردك فكانت حلة وكسوته ثوباً غيره ؟ قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « هم إخوانكم جعلهم الله تحت أيديكم ، فمن كان أخوه تحت يده فليطعمه ما يأكل وليكسه ما يكتسي ، ولا يكلفه ما يغلبه ، فإن كلفه ما يغلبه فليعنده ».<sup>(٤٠)</sup>

(٣٩) وقامت للرقيق دولة لها نصيبها في تغيير مجرى التاريخ ، عندما هزّمت على يد قطر وببرس التتار في عين جالوت عام ١٢٥٩ م ، إنها « دولة الماليك » ، والتي قامت بعد الأيوبيين وحق دخول العثمانيين بقيادة سليم الأول إلى بلاد الشام عام ١٥١٦ م بعد معركة مرج دابق ومقتل قانصوه الغوري ، وإلى مصر عام ١٥١٧ م بعد معركة الريدانية .

(٤٠) البخاري .

كما أكرم الإسلام الرّقيق بصفة جعلته يشعر بكيانه وذاتيته ورفعة روحه وذلك بتقديمه إماماً في الصلاة ، فيقدم العبد على الخرفيا يفضله فيه في شؤون الدين والدنيا . وكان للسيدة عائشة أم المؤمنين عبد يؤمنها في الصلاة<sup>(٤١)</sup> .

قال تعالى : ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً وَبِالوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِنِيِّ الْقَرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِيِّ الْقَرْبَى وَالْجَارِ الْجَنْبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانَكُمْ ﴾ [ النساء : ٣٦] . فقرن عز وجل المعاملة بالإحسان للوالدين مع ملك اليمين .

ويروى عن النبي ﷺ أنه قال : « ألا أخبركم بشراركم ؟ قالوا : بلى ، قال : من أكل وحده ، ومنع رفده ، وضرب عبده ». ورأى عليه أفضل الصلاة والتسليم رجلاً يركب دابته وخلفه عبده يجري فصاح به : « يا عبد الله ، احمله خلفك إنما هو أخوك ورفاوه مثل روحك ». .

ومن نتائج التعليمات ما حصل لأبي عزيز بن عمير - أخي مصعب بن عمير رضي الله عنه - فقد روى أبو عزيز قائلاً : « كنت في رهط من الأنصار حين أقبلوا بي من بدر<sup>(٤٢)</sup> . فكانوا إذا قدّموا غذاءهم أو عشاءهم خصوني بالخبز وأكلوا التمر ، لوصية رسول الله إياهم بنا ». ووصية رسول الله ﷺ كانت عند توزيع الأسرى : « استوصوا بالأسرى خيراً » .

وأعطى النبي ﷺ أبا المهيتم أسيراً وأوصاه ياحسان معاملته ، فلما أخبر زوجته بذلك قالت له : لن نستطيع أن ننفذ وصية الرسول إلا باعتاقه ، فأعتقه .

وذكر ابن هشام أن النبي ﷺ أمر بإكرام ثامة بن أثال الحنفي حين أسر . فقال : أحسنوا إساره . ورجع رسول الله إلى أهله فقال : « اجمعوا ما كان عندكم من

(٤١) انظر : حقوق الإنسان ... ص ١١٦ .

(٤٢) أعتق النبي ﷺ من أسرى بدر من علم عشرة من المسلمين القراءة والكتابة .

طعام فابعثوا به إليه » . وأمر بلقحته - الناقة الحلوة - أن يغدى عليه بها ويراح .

وكان ما قاله النبي ﷺ قبل وفاته بخمس ليال : « الله ، الله ، فيها ملكت أيمانكم » .

وقال علي كرم الله وجهه : « أني لأشتحي أن أستعبد إنساناً يقول إن ربى الله » . وأعطي مرة رضي الله عنه غلامه دراهم ليشتري بها ثوبين متفاوتي القيمة ، فلما أحضرهما أعطاها أرقهما نسيجاً وأغللاها قية ، وحفظ لنفسه الآخر وقال له : أنت أحق مني بأجودها لأنك شاب وقيل للتجميل ، أما أنا فقد كبرت <sup>(٤٣)</sup> .

ويروي التاريخ لنا أجمل صور المساواة ، وذلك عندما قدم سيدنا عمر بن الخطاب إلى القدس ومعه غلامه <sup>(٤٤)</sup> ولم يكن معهما إلا ناقة واحدة ، فكانا يركبانها على التناوب إلى أن اقتربا من تلك المدينة ، وكانت النوبة للغلام فأركبه عمر وسعى خلفه ماشياً حتى وصلا ، فلامه أبو عبيدة على ذلك قائلاً : إني أراك تصنع أمراً لا يليق ، فالأنظر متوجهة إليك ، فأجاب ابن الخطاب في قوة وإيمان بالله قائلاً : « قد كنا أذل الناس وأقل الناس ، فأعزنا الله بالإسلام ومهمها نطلب العزة بغيره يذلنا الله » .

وقد أعتقد عمر بن الخطاب أمّةً عندما ضربها سيدها ، تطبيقاً لقوله عليه الصلاة والسلام : « من لطم مملوكه أو ضربه فكفارته عتقه » .

ورفع عبد لزين العابدين شاةً وقد كسر رجلها ، فسألته سيده : لماذا فعلت هكذا ؟ فقال : لأنّي غضبتك ، فرد عليه : وأنا سأغضّب من علمك وهو إبليس ، اذهب فأنت حرّ لوجه الله .

(٤٣) تاريخ الإسلام : ج ١ ص ١٩١ .

(٤٤) من آداب الإسلام أن النبي ﷺ أمر عدم القول للعبد الرقيق عبدي ، بل كرمه بقوله : فتاي .

ودخل رجل على سلمان الفارسي<sup>(٤٥)</sup> رضي الله عنه فوجده يعجن فقال له : يا أبا عبد الله ما هذا ؟ قال : بعثنا الخادم في شغل فكرهنا أن نجمع عليه عَمَلَيْنَ .

ويذكر أن باي تونس سنة : ( ١٢٦٢ هـ / ١٨٤٥ م ) رأى أغلب المالكين لا يحسنون معاملة الأرقاء فاتخذ قراراً بتحرير الأرقاء جميعاً ، ووافق رئيس الفتوى في تونس على ذلك<sup>(٤٦)</sup> .

وأخيراً ... قال يحيى بن سعيد : « بعثني عمر بن عبد العزيز على صدقات أفريقية فجمعتها ثم طلبت فقراء نعطيها لهم فلم نجد فقيراً ، ولم نجد من يأخذها منا فقد أغنى عمر بن عبد العزيز الناس ، فاشترىت بها عبداً فأعتقتهم » .

هذه المعالجة العملية التي مرت بنا ، وهذه المعاملة الرائعة التي استعرضنا بعض حوااتها كانت حلّاً دولياً ناجعاً لمسألة سبق إليه الإسلام ، فالإسلام أمسك بالرقيق فترة من الوقت حتى يتهيأ له عقد ميثاق دولي عام .

وختاماً نقول :

جاء الإسلام ، فرأى وضعًا راهنًا للرق والرقيق ، وضع خطة لإلغائه ، إذ لم يجعل له مصدراً إلا الحرب المشروعة . وما لبث أن حدّد الشرع الدائم لمصير الأسرى بأحد أمرين اثنين : « أَلْمَنْ أو الْفَدَاءِ » . فنبه بذلك على أن الاسترقاق في وضعه الضيق الأنف ، لم يكن إلا تشريعاً عملياً مؤقتاً لا عموم له . جاء في ظروف خاصة ، لغرض خاص ، إذ كان الاسترقاق أمراً عالمياً دولياً ، يجري به التعامل والعرف الحربي . فمن أبلغ الفساد ، وأبين الضرر ، وبجافة الحكمة والرحمة جميعاً : أن

---

(٤٥) كان سلمان عبداً ثم أصبح حرًا ثم جعله النبي رغم كل شيء من آل البيت تكريماً له .

(٤٦) الشيش الخضر حسين ، مجلة الأزهر ، صفر سنة : ١٣٧٣ هـ .

يطلق المسلمون الأسرى من عدوهم في الوقت الذي يسترق فيه عدوهم الأسرى  
منهم .<sup>(٤٧)</sup>

إن صنيع الإسلام الذي أوجبه قبل خمسة عشر قرناً هو غاية ما تستطيعه دول الحضارة اليوم في إنصاف أسرها وأسرى أعدائها فاما أن يكون لها صنيع أكرم منه فلا ندري كيف يكون ، ولا كيف يأتي لنظام من النظم الدولية أن يستقر عليه<sup>(٤٨)</sup> .

في أقل من خمسين سنة نقل النخاسون الغربيون جوحاً من العبيد السود يبلغ عدد الباقيين من ذريتهم - بعد القتل والاضطهاد - نحو خمسة عشر مليوناً في الأمريكتين<sup>(٤٩)</sup> ، وهذا عدد يضارع خمسة أضعاف ضحايا النخاسة في القارات الثلاث منذ أكثر من ألف سنة ، وهو فارق جسيم بحساب الأرقاء يكفي للإبانة عن المزايدة السحرية في التجربة العملية بين النخاستين ، ولكنه فارق هين إلى جانب الفارق في حظوظ أولئك الضحايا بين العالم القديم والعالم الجديد ، فإن في الأمريكتين إلى اليوم أمّة من السود معزولة بأنسابها وحظوظها وحقوقها العملية ، وليس في بلد من بلاد الشرق أمّة من هذا القبيل ، لأن الأسود الذي ينتقل إليها يحسب من أهلها بعد جيل واحد ، له ما لهم وعليه ما عليهم بغير حاجة إلى حماية من التشريع أو نصوص الدساتير<sup>(٥٠)</sup> .

وما خلا التاريخ من أوري منصف متحرر جريء ليصف معاملة الإسلام للرقيق فقال : « لقد وضع للرقيق في الإسلام قواعد كثيرة تدل على ما كان

(٤٧) عن موجز القانون الدولي في الإسلام مقارناً بالقانون الدولي الحديث ، للدكتور إبراهيم عبد الحميد . ط جامعة الأزهر ، ص ١٩٠ - ١٩٥ بتصرف .

(٤٨) حقائق الإسلام : ص ٢٢٢ .

(٤٩) عدد الزفوج العبيد في أمريكا اليوم ٢٠ مليوناً أو أكثر .

(٥٠) حقائق الإسلام وأباطيل خصومه : ص ٢٢٦ .

ينطوي عليه محمد ﷺ وأتباعه نحوهم من الشعور الإنساني النبيل ، ففيها نجد من حامد الإسلام ما يناقض كل المناقضة الأساليب التي كانت تتخذها إلى عهد قريب شعوب تدعي أنها تسير في طليعة الحضارة »<sup>(٥١)</sup> .

« إن مسألة الرّق تصلح للدعاية الواسعة بين الناشئة الإسلامية والأمم الأفريقية التي تتحرر من قيودها وتتلامس سبيلها إلى عقيدة مثل وحضارة تصلح لها وتحاطبها بما يقنعها ، ولكنها دعاية للإسلام وليس بالدعاية التي يحارب بها الإسلام ... فإذا انعكست الآية وذهب بها ساكرة المادية والتبشير مذهب الحلة الشعواء على الإسلام ، يسمع ومشهد المسلمين ، فمن ذا يلام على ذلك غير أولئك المسلمين »<sup>(٥٢)</sup> .

« لقد ظل صوت الإسلام يزجّر حتى استجاب له العالم بعد عدة قرون من تشريعه الحكيم ، وإن زوال الرّق هو أحد الهدايا التي قدمها الإسلام للإنسانية »<sup>(٥٣)</sup> .



(٥١) القول له « فان دنبرغ » انظر : تاريخ الإسلام : ج ١ ص ١٩١ .

(٥٢) ما يقال عن الإسلام : ص ١٩٤ .

(٥٣) مقارنة الأديان : ج ٢ ص ٢٢٢ .. لو عرف المسلم الأفريقي أن الإسلام يشجع الرّق وينبيه ويتجرب فيه . وأنه من مبادئه وقوانينه لما دخل في الإسلام طوعية ، ولما أصبح داعية له بين ذويه وأبناء قارئته ..

## ( الجلسة الثالثة عشرة )

### الغنية هي الهدف

☆ » وَعَدَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ  
جَنَّاتٍ تَجْرُي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ  
خَالِدِينَ فِيهَا وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّاتٍ  
عَذْنَ وَرِضْوَانَ مِنَ اللَّهِ أَكْبَرَ ذَلِكَ هُوَ  
الْفَوْزُ الْعَظِيمُ « . [ التوبه : ٧٢ ]

☆ « مَنْ قَاتَلَ لِيَتَكُونَ كَلِمَةُ اللَّهِ فِي  
الْعَلَيْنَا ، فَهُوَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ » .

حديث شريف

النائب العام : إن الحالة الاقتصادية المتردية للعرب ، وحبهم للغنائم ، كانت الدافع الرئيس لفتواحاتهم . إن العرب شعب نشيط فعال ، دفعته يد الجوع وال الحاجة إلى ترك صحاريه القاحلة ، واحتياج الأراضي الغنية المجاورة المترفةه «<sup>(١)</sup> .

« ونشك في الحقيقة فيما إذا كان الحماس الديني وحده كافياً لحملهم على القيام بهذه الغزوـات الواسعة على البلاد المجاورة ، ويبدو أنهم واصـلوا اندفاعـهم بسبـب الحاجـة الـاقتصادـية الشـديدة »<sup>(٢)</sup> .

« إنـنا لا نـستطيع أنـنـكرـأنـ ثـروـةـ الأـكـاسـرـةـ وـالـقـيـاصـرـةـ ، وـالـأـرـاضـيـ الـخـصـبـةـ ،

(١) توماس أرنولد في كتابه Preaching of Islam, p. 40

(٢) دوايت دونلـدـشـ : ( عـقـيدةـ الشـيـعـةـ : صـ ١٨ـ ) .

والمدن العامرة ، في المالك المجاورة كانت عاملاً كبيراً في تحمس المسلمين لنشر الإسلام »<sup>(٣)</sup> .

« إن الحاجة المادية هي التي دفعت معاشر البدو - وأكثر جيوش المسلمين منهم - إلى ما وراء تخوم البادية القفراء ، إلى مواطن المصب في بلدان الشمال . ولئن كانت الآخرة ، أو شوق البعض إلى بلوغ جنة النعيم قد حُبِّبَ لهم الوعى ، فإن ابتغاء الكثيرين حياة الهناء والبذخ في أحضان المدينة التي ازدهر بها الم halo الخصيب كان الدافع الذي حبَّبَ لهم القتال »<sup>(٤)</sup> .

انتهى النائب العام من توجيهه تهمة هذه ، وجلس مزهوأً فكانه طعن الإسلام طعنة أو هنته ، وأمر القاضي الحكيم أن يقف الإسلام في الدفاع عن نفسه أمام هذه التهمة .

الإسلام : هذه الشبهة - التي ربطت الدعوة الإسلامية بالرغبة في الحصول على المال - وجهت أول ما وجهت إلى محمد بن عبد الله عليهما السلام من قريش ، لقد اعتبرته طالب مال ، وهادف ثروة ، فعرضت عليه أعز ثرواتها ولكنه صاح فيهم : « والله لو وضعوا الشمس في يبني ، والقمر في يساري ، على أن أترك هذا الأمر ، ما تركته حتى يظهره الله أو أهلك دونه »<sup>(٥)</sup> .

ولم يكن من العسير على محمد عليهما السلام - وقد دانت له جزيرة العرب كلها - أن يبني أفخر قصر ، ويجمع إليه أجمل بنات العرب ، وأفتن جواري الفرس والروم .

(٣) ستاني لان - بول في كتابه Arabs in Spain, p. 43

(٤) فيليب حتى في كتابه History of The Arabs, vol. I, p. 195-199

ويشتراك في هذا الرأي « نورمان بيزن » في كتابه : الامبراطورية البيزنطية ، تعریف : د . حسين مؤنس و محمود يوسف زايد . الطبعة الثانية ، ص ٥٥ ، الناشر : الدار القومية للطباعة والنشر ،

(٥) ابن هشام : ج ١ ص ١٧٠ .

« ولم يكن عسيراً عليه أن يوفر لنفسه ولأهله من الطعام والكساء والزينة ، ما لم يتتوفر لسيد من سادات الجزيرة في زمانه ، فهل فعل محمد ﷺ ذلك بعد نجاحه ؟ هل فعل محمد ﷺ ذلك في مطلع حياته ؟ كلا ، لم يفعله قط . بل فعل تقىضه وكاد أن يفقد زوجاته لشكايتهن من شظف العيش في داره »<sup>(١)</sup> .

« وافتقر محمد ﷺ بعد غنى ، وافتقر أبو بكر بعد غنى ، وافتقر عمر الذي آتاه إليه السلطان على الامبراطوريتين العظيمتين ، وظل يعيش في تكشف ظاهر ، وافتقر عثمان بعد غنى عظيم ، ومع هذا بقيت التهمة بأن المسلمين حاربوا لأنهم كانوا طلاب مال وثراء »<sup>(٢)</sup> .

والمعذبون المستضعفون كبلال<sup>(٣)</sup> وسَيِّدة وعمار وخَبَّيْب ... هل تحملوا العذاب الذي لا يطاق لعرفتهم أن المستقبل يحمل إليهم أموال كسرى وقيصر ، أم للإيان الذي في قلوبهم ؟ هذا الإيان الذي كان في قلوب الصحابة ، وهو الذي جعل رستم يخسأ عندما عرض الذهب والكساء على المسلمين قبيل القادسية .

وبيه أجاب زهرة بن الحوية رستم الذي قال : « انصرف وقومك ولكننا جعلاً » ؟ أما قال زهرة : « إنما نأتكم بطلب الدنيا إنما طلبتنا وهمنا الآخرة »<sup>(٤)</sup> .

وما كان جواب المغيرة بن شعبة لرستم حين قال : « قد علمت أنه لم يحملكم على ما أنتم عليه إلا ضيق المعاش وشدة الجهد ، ونحن نعطيكم ما تشعرون به ، ونصرفكم بعض ما تحبون »<sup>(٥)</sup> . أما سخر منه ومن رأيه ومن ماله ، حيث صاح به بآلا

(١) حقائق الإسلام وأباطيل خصومه : ص ١٩٢ .

(٢) مقارنة الأديان : ج ٢ ص ١٨٠ .

(٣) مع أن بلاً أدرك الفتوح ومات بعد فتح دمشق ، لكنه مات فقيراً لا يملك إلا سيفاً وترساً .

(٤) راجع كتابنا « القادسية » ص ٤٧ .

(٥) راجع قصة المغيرة في ص ٤٩ إلى ص ٥٩ في « القادسية » .

مناص من واحدة من ثلاثة : الإسلام أو الجزية أو القتال ؟

فلو أراد الفاتحون مالاً دون نشر الدعوة والعقيدة ، لرضوا بالمال دون دماء ،  
ولحفظوا أرواحهم وعادوا بأموال تكفيهم بلا تعب ولا إرهاق أو تيتم أو ترمل .

ولقد ظن ملك الصين ما ظنه رستم من قبل ، ففي عام (٩٦ هـ) ، أناب  
قتيبة بن مسلم الباهلي هبيرة بن المشرج الكلبي لمقابلة ذلك الملك بناء على طلبه ،  
فقال الملك هبيرة : انصرعوا إلى صاحبكم فقولوا له ينصرف فإني قد عرفت حرصه  
وقلة أصحابه ، أو أبعث عليكم من يهلكم ويهلکه ...

فقال هبيرة : كيف يكون قليل الأصحاب من أول خيله في بلادك وآخرها في  
منابع الزيتون ؟ وكيف يكون حريصاً من خلف الدنيا قادراً عليها  
وغراك ؟ وأما تخويفك إيانا بالقتل فإن لنا آجالاً إذا حضرت فأكرموا القتل ،  
فلسنا نكرره ولا نخافه<sup>(١)</sup> .

وإن ما يهمنا من إجابة هبيرة هو تلك الكلمة الصريحة التي حملت معنى  
العقيدة : ( وكيف يكون حريصاً من خلف الدنيا قادراً عليها  
وغراك ) . وكيف لا يكون نشر العقيدة هو العامل الرئيس والمدف الأول  
للفتوحات الإسلامية وقد سمعنا هذه الكلمة الصريحة تتبّع بالإيمان الداخلي ، الذي  
هو الدافع الأول الذي حرث المجاهدين على الجهد لتحقيق هدف الرسالة الذي أراده  
الله منهم ، كيف لا نقبل ذلك وقد أطلعننا على سخرية المغيرة من رستم ، وجواب  
زهرة لرستم أيضاً .

فلينصف العقل الحكيم ، وليرعف المتعاملون أن ما جاء من المال لم يكن  
سوى تحصيل حاصل ، وأنه ما كان أبداً هدفاً مقصوداً لذاته .

---

(١) راجع القصة في تاريخ الطبرى : ج ٦ ص ٥٠١ وما بعدها .

ولقد أورد الدكتور شلبي من الأدلة على ذلك ما يكفي ، ألا وهي هنا :

١ - صارع المسلمون الشرك في قلب جزيرتهم أكثر من عشرين عاماً ، سقط خلاها القتلى من خيرة المسلمين خاصة في حروب المرتدين والمتتبئين ومانعي الزكاة . وكانت هذه الحروب تدور في صحراء ، في البادية الضراء كما سماها الدكتور حتى ، بعيدة عن الأطهاع في الأرض التي سماها مواطن الخصب بالشمال ، فما الدافع لكل هذه الضحايا ؟

أضف إلى ذلك أن المسلمين طالما حاولوا الانتصار دون حروب ، ودون غنائم ، كما حصل في فتح مكة ، وطالما حصلوا على غنائم ثم ردوها لأصحابها بعد إسلامهم ، كما حدث في غزوة حنين والطائف .

٢ - لقد عاش العرب في باديتهم المقفرة آلاف السنين ، وهم يعرفون الخيرات في الشمال ، فلماذا لم ينطلق أهل الحجاز إلى هذه المواقع الخصبة قبل؟ وإذا قيل أنهم كانوا يخشون الفرس والروم ثم ضعف هؤلاء فخرجوا ، فإن هذا مردود . فقد بقي العرب يخافون الروم والفرس حتى كتب الله لهم النصر بالقادسية واليموك .

لقد تهيب المسلمين من الخروج إلى جبهة الفرس أيام عمر<sup>(١٢)</sup> ، وتهيبوا من الروم في الشام ، فقد قال عبد الرحمن بن عوف : إنهم الروم وبنو الأصفر ، عزم حديد ، وبأس شديد ... ولكن الإيمان الذي غرسه رسول الله عليه السلام أقوى من الحديد ، وبأسه أشد من شديد ، وعظمته الله في القلب وحافز العقيدة في النفس ، أعظم من الفرس والروم .

٣ - قالت رسول المقوس إليه عندما عادوا من عند عمرو بن العاص وجيشه ، أثناء حصار حصن بابليون :

---

(١٢) راجع كتابنا «القادسية» فصل قبيل القادسية ص ٢٩ ، وص ٣٧ بالذات .

« رأينا قوماً الموت أحب إليهم من الحياة ، والتواضع أحب إليهم من الرفعة ، ليس لأحد منهم في الدنيا رغبة ولا نهمة ، جلوسهم على التراب ، وأميرهم كواحد منهم ، ما يُعرف كبيرهم من صغيرهم ولا السيد فيهم من العبد .. ». .

فإذا بعد هذا الوصف لنفسية الفاتح العربي المسلم ؟

٤ - حروب المسلمين مع البربر في شمال أفريقيا ، سقط فيها كثير من الشهداء وكانت الصحراء القاحلة آنذاك مسرح المعارك ، فأين مواطن الخصب ؟ .

وأضيف أيضاً :

« مَنْ ذَا الَّذِي يَحْمِلُ رَأْسَهُ عَلَى يَدِهِ وَيَقْاتِلُ بِهَا أَقْوَى جَيُوشَ الدَّمَارِ وَالْفَتْكِ لِيُنَالَ مِنْ بَذْخِ الْعِيشِ فِي أَحْضَانِ الْمَلَلِ الْخَصِيبِ ؟ »<sup>(١٢)</sup> ، أم تلك افتراءات وأباطيل أرادوا بها تشويه الحقيقة ؟ وكيف يبغي الموت من يسعى إلى هناء الحياة الدنيا ؟ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ نُورٍ وَّلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ ﴾ [الصف : ٨] .

والتاريخ الإسلامي مملوء بقصص البطولة التي لا يمكن أن يسطرها إلا صاحب عقيدة مثلـ ، رسمـت في فكره وقلبه ، وملأـت حياته ، ولا تصدر هذه البطولات إلا من إنسان صار كـلـلـك ، وصار يعلم لماذا يبذل الروح وماذا يتطلب بها . وهيـهـاتـ أن تجـدـ فيـ أـمـةـ منـ أـمـمـ الـأـرـضـ مـثـلـ هـذـهـ الـبـطـولـاتـ ﴿ وَتـلـكـ الـأـمـثـالـ نـضـرـيـهـاـ لـلـنـاسـ لـعـلـمـ يـتـفـكـرـوـنـ ﴾ [الـحـشـرـ : ٢١] .

في القادسية : خرج رجل فارسي من أهل فارس ينادي من يبارز ، فبرز له عـلـباءـ بنـ جـحـشـ العـجـليـ ، فـضـرـبـهـ عـلـباءـ فـاصـابـ رـئـتهـ ، وـضـرـبـ الفـارـسيـ عـلـباءـ فـاصـابـ أـمـعـاهـ ، مـاتـ الفـارـسيـ لـسـاعـتـهـ ، أـمـاـ عـلـباءـ فـخـرـ عـلـىـ الـأـرـضـ فـلـمـ يـسـطـعـ الـقـيـامـ ، فـعـالـجـ إـدـخـالـ أـمـعـاهـ فـلـمـ يـتـأـتـ لـهـ ، حـتـىـ مـرـ بـهـ رـجـلـ مـنـ الـمـسـلـمـينـ فـقـالـ :

---

(١٢) مقارنة الأديان ، ج ٣ ، ص : ١٨٣ .

يا هذا ، أعني على بطني ، فأدخله له ، فأخذ علباء جلد بطنه ثم زحف باتجاه عدوه ، باتجاه الفرس ما يلتفت إلى المسلمين ، فأدركه الموت على رأس ثلاثة ذراعاً من مضرعه إلى صف الفرس .

وفي اليرموك<sup>(١٤)</sup> : كمناد صاح يقول : « من يبأى على الموت ؟ » لا على الغنية ، فتفكر .

قال ورقة بن مهلهل التنوخي - وكان صاحب راية أبي عبيدة في اليرموك - : كان من أوائل من افتحوا الحرب غلام من الأزد ، وكان حدثاً كيساً قال لأبي عبيدة : « أيها الأمير إني أردت أن أشفى قلبي ، وأجاهد عدوي وعدو الإسلام ، وأبذل نفسي في سبيل الله تعالى لعلي أرزق الشهادة ، فهل تأذن لي في ذلك ، وإن كان لك حاجة إلى رسول الله ﷺ فأخبرني بها ». .

هذا يمثل فتية الإسلام فكيف رجالاته ؟ إنهم يتغرون نشر دعوة أوشهادة .

وفي نهاوند « فتح الفتوح » : لنر ماذا قال النعمان بن مقرن المزني قبل بدء المعركة ، قال :

« اللهم أعزز دينك ، وانصر عبادك ، واجعل النعمان أول شهيد اليوم ... اللهم إني أسألك أن تقر عيني اليوم بفتح يكون فيه عز الإسلام ، أَمْنَا  
ير حكم الله »<sup>(١٥)</sup> .

في جبهة الشمال - في آسية الصغرى - أخبر القائد المسلم حبيب بن مسلمة زوجته أم يزيد الكلابية أنه سيقتل هذه الليلة « الموريان » القائد الرومي ، وحقاً فقد دخل حبيب معسكر الموريان ودخل خيمته ، فوجده مقتولاً بيد فارس عربي

(١٤) كتابنا « اليرموك » الجزء الثاني من المعارك الكبرى في تاريخ الإسلام ص : ٥٢ .

(١٥) تم تأليف وطبع كتابنا « نهاوند : فتح الفتوح » ، وفيه قصة بطلة هذا الصحابي الجليل « النعمان بن مقرن المزني » .

مسلم موجود داخل الخيمة . فأخذ بيده وانطلق إلى معسكر المسلمين ، وما كان هذا الفارس بعد أن رأه وعرف هوبيه إلا زوجته المؤمنة قد سبقته إلى قتل الموريان .

هذه البطولة هل يسجلها قوم يبتغون مالا<sup>(١٦)</sup> ، أم تراهم كانوا يبتغون ثواباً وشهادة ؟ !

عمرو بن الجحوج :

صحابي أعرج عرجاً شديداً ، حارب في أحد - وهو معدور إن لم يجاهد - وهو يقول : سأدخل الجنة بعرجي هذه . فما الذي دفعه إلى الجهاد ؟

☆ ☆ ☆

والحق أقول ... التاريخ الأوروبي لم يخل من منصف ، فهذا « ستانلي لأن بول »<sup>(١٧)</sup> يقول : « إن تحمس العرب للفتوح كان يؤججه عنصروي من الرغبة في نشر الدين ، فقد حاربوا لأنهم يقاتلون أعداء الله ورسوله ، وحاربوا لأن مثوبة الشهداء ، وكؤوس السعادة والنعيم ، كانت تنتظر من يُقتلون في سبيل الله » .

وملاحظات أخرى ما أجر المنصفين أن ينظروا فيها :

١ - لقد استمرت الحروب بين الفرس والروم أربعمائة سنة لأطماء ودنيا ، فلم يحرز أحد منها نصراً مؤزراً لسبب واحد هو فقد العقيدة وانعدامها . فلما هاجمهم البدو بسلاح العقيدة ، فل ذلك السلاح كل سلاح ، وتهاوت جيوش الفرس والروم تحت أقدام الفاتحين .

٢ - أرسل رسول الله ﷺ إلى الملوك والأمراء رسائل يدعوهم فيها إلى الإسلام على أن يبقى لهم ملوكهم وما بين أيديهم . فـأين المطعم المالي هنا ؟

---

(١٦) في أحد وبواتيه « بلاط الشهداء » لما صارت الغنية هدفاً ، جاءت المزية !!! ...

(١٧) في كتابه : Arabs in Spain

٣ - كان المسلمون يخِّرون الشعوب بين ثلات : الإسلام ، أو الجزية ، أو الحرب . فمن أسلم فليس للفاتحين عليه من سبيل « لهم مالنا وعليهم ما علينا » . أو الجزية : وهي بسيطة مرْ مقدارها بالتفصيل ، وذكرنا أنها مقابل الحماية واستعمالهم للمرافق العامة في الدولة ، وقلنا يدفع المسلمون أضعافها في الزكاة ، وأخيراً الحرب : لإيصال العقيدة كحل آخر .

٤ - مات أعظم قائد في تاريخ الإسلام - خالد بن الوليد رضي الله عنه - وهو لا يملك من حطام الدنيا غير فرسه وغلامه وحسامه فقط ، فأين الغنائم ؟ .

٥ - لم يكن المسلمون الذين خرجوا للفتحات أكثر من مائة ألف - لو ضاعفنا العدد - فكان يكفيهم سواد العراق وحده ، أو فلسطين وحدها ، أو الشام وحدها ، أو دلتا مصر وحدها ... ويصبحون أهل رغد وثروة ، فيكتُشون لينعموا بها فتحوا ، لكنهم انطلقوا إلى الصين وإلى إسبانيا وفرنسا ... فأين الطمع بالدنيا ؟ ! .

٦ - حالات كثيرة وردت عن أسير مسلم أصبح داعية إيمان وإسلام ، حتى وهو يساق إلى الموت ، بعد أن حمد مختلف الاغراءات المالية والمعنوية :

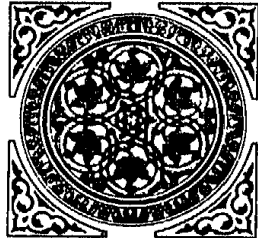
فقد روى توماس أرنولد في تاريخ « الدعوة إلى الإسلام » : أن البلجيكيين حكموا على زعيم مسلم بالإعدام ، فقضى هذا ساعاته الأخيرة وهو يحاول أن يدخل الإسلام إلى قلب المبشر المسيحي الذي كان قد أُرسِلَ إليه ليزجي إليه التعزيزات الدينية .

وذكر أرنولد أيضاً : أن الإسلام تسرّب إلى أوروبا الشرقية على يد أسير مسلم أثناء الحرب البيزنطية - الإسلامية . وقال : إن الشيخ أحمد المجدد أدخل وهو في السجن عدة مئات من عبادة الأوثان الذين كانوا معه في السجن في الإسلام .

وقال : إن أحد ( المؤلوية ) نفته بريطانية عام ١٨٦٤ م إلى جزائر « أندمان »

نفياً مؤبداً ، فأدخل هذا المسلم في الإسلام الكثير من المحكومين قبل وفاته<sup>(١٨)</sup> .

فلم تناستهم هذا الدافع الذي للدعوة إلى دين الله أهلاً المستشركون ، فجعلتم مواطن الخصب في الشمال هي الدافع للفتوح ؟ ألا كفاكم حقداً وتحاماً ، كفاكم تغافلاً فإن الشمس ساطعة .



---

(١٨) راجع ص : ٤٥٣ / ٤٥٤ الدعوة إلى الإسلام لتوomas أرنولد .

الإسلام في قفص الاتهام (١٤)

## ( الجلسة الرابعة عشرة )

### الإسلام والعلم

﴿ يَرْقِعُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ  
وَالَّذِينَ أَوْتُوا الْعِلْمَ ذَرْجَاتٍ وَاللَّهُ يَعْلَمُ  
ثُمَّلُونَ خَيْرًا ﴾ [المجادلة : ١١]

النائب العام : « حارب الإسلام العلم والفلسفة »<sup>(١)</sup> . فهو بذلك ليس دين حياة يصلح للبقاء .

القاضي : هل أظهرت الحقيقة أنها الإسلام ؟ !

الإسلام : إنه لم تكرر البحث والكلام أن نبحث مطلقاً بأن الإسلام هو دين العلم والمعرفة والعقل ، فما أسهل الأدلة على ذلك حيث كتبت كتب عديدة في هذا البحث<sup>(٢)</sup> ، والذي نبتغيه في دفاعنا الآن رد تهمة « رينان » بأسطر وجزة ، ثم التركيز على شبهة تمت إلى موضوعنا بصلة وثيقة ، ألا وهي تهمة إحراء المسلمين

(١) القول للعالم الفرنسي « أرنست رينان » في كتابه : « الإسلام والعلم » .

(٢) يمكن الرجوع إلى الكتب التالية لمعرفة حث الإسلام على العلم بكل أنواعه النافعة .

- روح الدين الإسلامي : عفيف طباره .
- التفكير فريضة إسلامية : للمرحوم العقاد .
- شمس العرب تسطع على الغرب : دكتورة : زينغريد هونكه .
- تاريخ العلوم عند العرب : رفاعي - خبيبي - شلي الشام .
- عصرية العرب في العلم والفلسفة : د . عمر فروخ .
- دراسات في الفلسفة الإسلامية : د . محمود قاسم .
- وكتابنا : الإنسان بين العلم والدين « الطبعة الخامسة ١٩٨٠ » .

« مكتبة الاسكندرية » بعد فتح مصر وذلك بادعاء : جبون ، وبتر ، وسديو وغيرهم .

إن الحضارة العربية الإسلامية التي قدمت للعالم ماقدمت من تقدم علمي في مختلف مجالات البحث ، كان الدافع والمحفز في تكوينها كتاب الله عز وجل ، وحثه على طلب العلم الدنيوي مع الدين :

فمن الآيات الكريمة :

﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ، إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولَوَ الْأَلْبَابِ ﴾ [ الزمر : ٩ ] . وفي الآية يشرف الله تعالى العلم وأهله ويبنيهم عن سواهم ، ثم يحصر عز وجل التذكرة في أولي الألباب ، أصحاب العقول ولا مقوم للألباب غير العلم .

﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَائِكَةُ وَأُولَوَ الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [ آل عمران : ١٨ ] فقد ساوي الله عز وجل شهادتهم بشهادته وشهادة الملائكة ، وفي هذا من رفع قدر أهل العلم ما فيه .

﴿ وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ [ طه : ١١٤ ] . علماً يصلح أمر الفرد في دينه ودنياه .

وجعل الإسلام الأصل في العلم تحكيم العقل في كل مايعرض للإنسان من أمر ، والمراد بالعقل : العقل الذي استوف شروط الفهم التي تؤهله لإدراك مايُلقى إليه ، ووردت آيات عديدة فيها ذكر « أولوا الألباب » وعددتها إحدى عشرة آية ، وأية فيها ذكر « أولي النهى » ، ومواضع عديدة ذكر فيها القرآن الكريم آيات يخاطب بها « قَوْمٌ يَعْقِلُونَ » :

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَاتٍ لِقَوْمٌ يَعْقِلُونَ ﴾ [ الرعد : ٤ . ١٢/١٦ ] . و [ ٣٠ / ٢٤ ]

﴿فَنَصَّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ﴾<sup>(٢)</sup>.

والعلم الذي يدعو إليه الإسلام ، هو كل علم يدفع الجهل دينياً أو دنيوياً<sup>(٤)</sup> .

فها هو القرآن يدعو إلى العلوم الطبيعية : ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ ثَمَرَاتٍ مُّخْتَلِفَةً أُولَاهَا، وَمِنَ الْجِبَالِ جُدَدًا بَيْضٌ وَحَمْرٌ مُّخْتَلِفٌ أُولَاهَا وَغَرَابِيبٌ<sup>(٥)</sup> سُودٌ، وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّوَابِ وَالْأَنْعَامِ مُخْتَلِفٌ أُولَاهَا كَذَلِكَ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعَلَمَاءُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ﴾ [فاطر: ٢٧ - ٢٨] . فالعلماء هنا هم العالمون بالآيات وأسرار الخلق التي أودعها الله فيها أشارت إليه هاتان الآيتان ، فلا يعرف تفسير نزول الماء من السحاب إلا بعرفة الفيزياء والكمياء ، ولا يعرف الإناث والإثمار إلا بعلم النبات ، ولا يعرف ما الجبال ولا طرائقها البيض والحر والسود إلا بعلم طبقات الأرض «الجيولوجيا» ، ولا يعرف اختلاف أنجذاب البشر والدواب والأنعام إلا بعلمي أصل الشعوب والحيوان ، ثم ذكر عز وجل : ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعَلَمَاءُ﴾ ، فقد حصر جل شأنه الخشية الكاملة منه في العلماء الذين يتدارسون آياته الكونية ، لأن العلماء إذا كانوا مؤمنين حملهم علهم بأسرار الطبيعة على خشية الله خالقها ومبدعها واضح قوانينها .

وفي القرآن دعوة إلى علم الحياة «البيولوجيا» : ﴿فَلَيُنْظِرِ الْإِنْسَانَ مِمَّ خَلَقَ، خَلِقَ مِنْ مَاءٍ دَافِقٍ، يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصُّلْبِ وَالْتَّرَأْبِ﴾ [الطارق: ٥/٦-٧] فأطوار خلق الجنين هي من علم الحياة والتشریع والطب .

(٢) سورة الروم : ٢٨ ، قال «لوبون» : «إن العرب أول من علم العالم كيف تتفق حرية الفكر مع استقامة الدين » .

(٤) وردت كلمة «علم» ومشتقاتها وكل أنواع تصريفاتها في أكثر من (٥٠٠) موضعًا في القرآن الكريم .

(٥) غرابيب سود ، شديدة السوداد ، و «جدد» طرائق وأنواع .

وفيه دعوة إلى علم التاريخ والمجتمع : ﴿أَوْلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ، كَانُوا أَشَدُّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَأَثَارُوا الْأَرْضَ وَعَمَرُوهَا أَكْثَرَ مِمَّا عَمَرُوهَا وَحَاءَتْهُمْ رَسُولُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمُهُمْ ، وَلَكِنْ كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ﴾ [الروم : ٩] . وقال عز من قائل : ﴿وَكُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْنَيْنِ هُمْ أَشَدُّ مِنْهُمْ بَطْشًا فَنَقْبَبُوا فِي الْبِلَادِ هَلْ مِنْ مَحِيصٍ﴾ [ق : ٣٦] .

ودعوة إلى علم الفلك : عناوين السور : الرعد - النور - الدخان - النجم - القمر - المعارض - الانفطار - الانشقاق - البروج - الطارق - الفجر - الشمس - الليل - الضحى - الزلزلة<sup>(١)</sup> ... كلها تدعو إلى النظر العلمي في السماء والأرض .

﴿قُلْ أَنْظُرْنَا مَاذَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا تَغْنِي الْآيَاتُ وَالنُّذُرُ عَنْ قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ [يونس : ١٠١] ، ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَآيَاتٍ لِأُولَئِكَ الْأَلْبَابِ﴾ ، [آل عمران : ١٩٠] .

وهناك أحاديث شريفة تحض على التطهير وقد سميت الأمور التي عالجها رسول الله ﷺ من حيث : حفظ الصحة وقواعد الشرب والمأكل ... «الطب النبوى» .

ولو أردنا أن نعدد كل شيء عن دعوة الإسلام إلى العلم بأنواعه لطال بنا الحديث . وحسب الإسلام فخرًا في مجال طلب العلم أنه يعتبر الأمة كلها آئية ، إذا لم يتتوفر فيها العلماء في شتى الاختصاصات حتى أن الفقهاء قالوا : إذا احتاجت الأمة إلى عدد من العلماء في مجال ما عددهم مائة ، ووُجِدَ بينها تسعون فقط ، فالآمة كُلُّها آئية حتى تتحقق حاجتها وكفايتها من العلماء .

(١) انظر مقدمة كتابنا « الإنسان بين العلم والدين » ص : ٧ .

وشهد عدد كبير من علماء الغرب بنهضة الإسلام العلمية في الطب والكيمياء والطبيعيات والرياضيات والفلسفة والاجتماع والجغرافية والفلك والتاريخ ...

فكتاب الدكتورة زينغريلد هونكه : « شمس العرب تسطع على الغرب ، أثر الحضارة العربية في أوربة »<sup>(٧)</sup> كله إقرار بفضل الحضارة العربية الإسلامية وعلومها .

- يقول « لوبيون » : « الإسلام من أكثر الديانات ملائمة لاكتشافات العلم »<sup>(٨)</sup> .

وقال « درير »<sup>(٩)</sup> : ( ولما آلت الخلافة إلى المؤمن في سنة ٨١٣ م ، صارت بغداد العاصمة العلمية العظمى في الأرض ، فجمع الخليفة إليها كتبًا لاتختص ، وقرب إليه العلماء وبالغ في الحفاوة بهم ) . وبعد أن عدّ مآثر المسلمين في العلوم الطبيعية قال : « فإنهم قد رأوا العلوم القديمية ترقية كبيرة جداً وأوجدوا علوماً جديدة لم تكن معروفة قبلهم ... إن جامعات المسلمين كانت مفتوحة للطلبة الأوربيين الذين نزحوا إليها من بلادهم لطلب العلم ، وكان ملوك أوربة وأمراؤها يغدون على بلاد المسلمين لي تعالجوا فيها » .

وقال « سيديلوت »<sup>(١٠)</sup> : ( كان المسلمون في القرون الوسطى متفردين في العلم والفلسفة والفنون ، وقد نشروها أينما حلّت أقدامهم ، وتسربت عنهم إلى أوربة . فكانوا سبباً لنھضتها وارتقاءها )

(٧) تقل الكتاب عن الألمانية : فاروق بيضون - كمال دسوقي . نشر المكتب التجاري - بيروت .

(٨) حضارة العرب . ص : ١٢٦ .

(٩) مدرس في جامعة نيويورك وكتابه : « المنازعة بين العلم والدين »

(١٠) Sedillot في كتابه : « تاريخ العرب » .

« لما قال المسلمون بكروية الأرض أحدث ذلك اضطراباً شديداً في عالم النصارى ، ولقد قضت الكنيسة على كريستوفر كولبس في سفره إلى المحيط الأطلسي لعله يكشف أرضاً جديدة بأن عمله هذا مخالف لأصول الدين ! حكم بهذا مجتمع « سلامونك » ولم يفده ، ولم ينقذه إلا معاونة بعض الملوك برغم الكنيسة التي عرضت أمره على أقوال الآباء ورسائل الرسل والأنجيل والنبوات والزبور والأسفار الخمسة » .

ومن المضحكات أن الكنيسة ثارت ثائرتها عندما نقلت امرأة تسمى ماري مونتاجه سنة ١٧٢١ م إلى أوروبة طريقة الحقن تحت الجلد ببادرة المرض ، هذه الطريقة الطبية التي اكتشفها المسلمون <sup>(١١)</sup> .

ويقول غوستاف لوبيون أيضاً <sup>(١٢)</sup> : ( ولا نرى في التاريخ أمة ذات تأثير بارز كالعرب المسلمين ، فجميع الأمم التي كانت ذات صلة بالعرب المسلمين اعتنقت حضارتهم ، ولو حيناً من الزمن ) وفي موضع آخر : ( ولم يتجلّ تأثير العرب في الشرق في الديانة واللغة والفنون وحدها ، بل كان لهم الأثر البالغ في ثقافته العلمية أيضاً ) . ونقل عن الأستاذ لييري قوله : « لو لم يظهر العرب على مسرح التاريخ لتأخرت نهضة أوربة قرون » .

☆ ☆ ☆

### مكتبة الاسكندرية :

- كل ما سبق لا بد أن يقنعنا أن الإسلام قد حض على العلم والمعرفة ، فهو دين العقل والفكر . ولكن قد يأتي مستشرق آخر فيقول : لماذا إذن أحرق عمرو بن العاص مكتبة الاسكندرية العامرة الراخمة بأمر من عمر بن الخطاب ؟

<sup>(١١)</sup> الدعوة الإسلامية دعوة عالية ، ص : ٤٨٦ .

<sup>(١٢)</sup> في كتابه : « حضارة العرب » ص : ٥٩١ / ٥٨٥ .

إن هذا العمل حرم البشرية من ذخر كبير في العلوم ، لقد أحرقَت المكتبة على يد الفاتحين العرب خوفهم أن تكون علومها وأدابها تخالف الآراء والتقاليد الإسلامية .

فماذا يبرر دين العلم إحراقه لمكتبة الاسكندرية ؟

في الحقيقة خاض بعض المؤرخين من المؤرخين في مسألة إحراق مكتبة الاسكندرية ، وناقش هذه القضية كثير من المستشرقين مثل جبون<sup>(١٢)</sup> وبتلر<sup>(١٤)</sup> وسدليولوت<sup>(١٥)</sup> وغيرهم ، ولكنهم لم يجزموا فيها برأي ، وارتاد بعضهم في صحة تهمة إحراق هذه المكتبة التي وجهت إلى عمرو بن العاص بأمر من الخليفة عمر بن الخطاب .

ويجزم الدكتور غوستاف لوبيون في « حضارة العرب » ص ٢١٣ ، بخرافة القصة : « وأما إحراق مكتبة الاسكندرية المزعوم ، فمن الأعمال الهمجية التي تأباهَا عادات العرب المسلمين ، والتي تجعل المرء يسأل : كيف جازت هذه القصة على بعض العلماء الأعلام زمناً طويلاً ؟ ! وهذه القصة دُحشت في زماننا فلا نرى أن نعود إلى البحث فيها ، ولا شيء أسهل من أن نثبت بما لدينا من الأدلة الواضحة أن النصارى هم الذين أحرقوا كتب المشركين في الاسكندرية قبل الفتح العربي الإسلامي » .

وكذلك جاك . س . ريسنر في ص ١٠١ / ١٠٠ من الحضارة العربية حيث اعتبر : حريق الاسكندرية أسطورة .

وإذا رجعنا إلى المؤرخين المعاصرين للفتح الإسلامي لمصر مثل « أوتيخا »

---

Gibbon , Vol . Lx . pp . 274 - 278 . (١٢)

Butler : The Arab conquest of Egypt , 401 - 426 . (١٤)

Sedillot : Histoire general des Arabes , Vol . pp . 155 - 156 . (١٥)

الذي وصف فتح مصر بإسهام فلن نجد ذكرًا لهذه التهمة<sup>(١٦)</sup> .

كما أنها لم ترد في كتب الأقدمين : كاليعقوبي ، والبلاذري ، وابن عبد الحكم ، والطبرى ، والكندى ، ولا في تاريخ من جاء بعدهم وأخذ منهم : كالقرىزى ، وأبي الم Hasan ، والسيوطى وغيرهم .

وأول من نسب الحريق إلى عمرو بن العاص هو عبد اللطيف البغدادي<sup>(١٧)</sup> (٦٢٩ هـ / ١٢٢١ م) ومن بعده ابن القسطى (٦٤٦ هـ / ١٢٤٨ م) ثم أوردها أبو الفرج غریغوریوس الملطي « وهو ابن العبرى »<sup>(١٨)</sup> دون ذكر السند ، ودلل المؤرخون الذين أخذوا عن هؤلاء حديثاً للأمر بما يلي :

- ١ - بأن المسلمين كانت لهم رغبة عظيمة في محـو كل كتاب غير القرآن والسنة .
- ٢ - إن روایة الحريق لم يروها أبو الفرج فقط ، بل رواها أيضاً مؤرخان مسلمان : البغدادي وابن القسطى .
- ٣ - أحرق الفاتحون كتب الفرس ، كما ذكر حاجي خليفة في كتابه كشف الظنون .
- ٤ - إن إحراق الكتب كان أمراً معروفاً وشائعاً يتشفى به كل مخالف من خالقه في رأيه ، كما عمل هولاكو التتاري سنة ٦٥٦ هـ بـإلقـاء خزانـة الكـتب في دجلـة .

ونحن نجـيب بـأن الدـليل الأول : غير مـسـلم به ، لأنـ المـعروـف منـ أـخـلاقـ

---

(١٦) انظر تاريخ الإسلام ج ١ ، ص ٢٤١ ، وقد اعتمدنا مع هذا الكتاب في البحث ، عدد الملايين آب « أغسطس » ١٩٧٢ . وبـحـث لـستـفين بيـترو بـعنـوان : Did the Conquering Muslims Destroy the Library of Alexandria ? في مجلـة : The Islamic Review عـدد فـبراير ١٩٥٥ صـفـحة : ٢٩

30

(١٧) الإـفادـة والـاعـتـبار : ص ٢٧ .

(١٨) المتوفـى سـنة ٦٨٥ هـ / ١٢٨٦ م ، « وـعـمرـ أبوـ الفـرجـ ستـينـ سـنةـ » .

ال المسلمين أنهم كانوا يشجعون العلم ، بدليل ماذكره أبو الفرج من أن عمرو بن العاص كان يصغي إلى أقوال يوحنا النحوي .

والدليل الثاني : وهو أن أبي الفرج لم يرو هذه الرواية وحده ، بل رواها أيضاً البغدادي وأبن القسطي ، وما مؤرخان إسلاميان عظيمان ، فيمكن دحضه بما سنورده بعد قليل في مناقشة ماذكره أبو الفرج لأنهم عاشوا في عصر واحد ، وروايتهما واحدة تقريراً ، ولا يبعد أن يكونوا قد أخذوا عن مصدر ضائع معاد للعرب والإسلام .

والدليل الثالث : لم تز من المؤرخين من ذكره إلا حاجي خليفة ، ومثل هذا المؤرخ لا يؤخذ بكلامه ولا يعول عليه في المسائل التاريخية المتقدمة ، لأنه توفي سنة ( ١٠٦٧ هـ / ١٦٥٧ م ) . فلو أن المسلمين أحرقوا هذه المكاتب لذكر ذلك المؤرخون الذين تقدموا حاجي خليفة .

والدليل الرابع : لا يثبت دعواهم لأنه لا يقاس هولاكو بعمرو بن الخطاب ، لا يقاس من جاء ليحصد الحضارات عامة ، بن قام بنشر الحضارة في العالم<sup>(١)</sup> .

وقد أسلب بعض المؤرخين المحدثين في تنفيذ رواية الإحرار لنسيا رواية أبي الفرج ، وذكروا ما يدل على أن عمراً وعمريان مما نسب إليهما . وهذه هي رواية أبي الفرج عن كيفية الحريق على يد عمرو بن العاص قال :

« كان في وقت الفتح رجل اكتسب شهرة عظيمة عند المسلمين يسمى يوحنا النحوي ، كان قسيساً قبطياً من أهل الاسكندرية ، وفي هذا الزمان اشتهر بين الإسلاميين بيعي المعروف عندنا « بغرماتيقوس » أي النحوي وكان اسكندرياً

(١) أحرق الكردينال أكمينس في غرناطة وحدها ثانية ألف كتاب « الدعوة الإسلامية » ص ٤٨٤ . كما يؤكد لوبيون أن رئيس الأساقفة الإسباني هذا الكردينال أكمينس أحرق خطوطات أعداء دينه العرب ، ص ٢٧٤ حضارة العرب .

يعتقد اعتقاد النصارى اليعقوبية ويشيد عقيدة (ساوري) ثم رجع عما يعتقده النصارى في التثليث ، فاجتمع إليه الأساقفة ببصر وسألوه الرجوع عما هو عليه . فلم يرجع فأسقطوه من منزلته ، وعاش إلى أن فتح عمرو بن العاص مدينة الاسكندرية ، ودخل على عمرو وقد عرف موضعه من العلوم ، فأكرمه عمرو وسع من ألفاظه الفلسفية ، التي لم تكن للعرب بها أنسنة ، ما هاله فتن به .

وكان عمرو عاقلاً حسن الاستطاع صحيح الفكر ، فلازمه وكان لا يفارقها ، ثم قال له يحيى يوماً : إنك قد أحاطت بمحاذيل الاسكندرية وختمت على كل الأشياء الموجودة بها . فاللوك به اتفاق فلا أعارضك فيه ، وما لاتفاق لك به فنحن أولى به ، فقال له عمرو : وما الذي تحتاج إليه ؟ قال : كتب الحكمة التي في خزائن الملوكية ، فقال له عمرو : لا يمكنني أن أمر إلا بعد استئذان أمير المؤمنين عمر بن الخطاب . وكتب إلى عمر وعرفه قول يحيى ، فورده عليه كتاب عمر يقول فيه : وأما الكتب التي ذكرتها ، فإن كان فيها ما يوافق كتاب الله ، فهي كتاب الله عنه غنى ، وإن كان فيها ما يخالف كتاب الله ، فلا حاجة إليه فتقدم يا عدامها ، فشرع عمرو بن العاص في تفريقتها على حمامات الاسكندرية وإحرارها في موادها ، فاستنفدت في ستة أشهر ، فاسمع ما جرى واعجب ! » .

وتقنيد مسبق :

١ - هذه الرواية أشبه بالخرافة ، فقد ذكر فيها ابن العربي أن كتب المكتبة كفت أربعة آلاف حمام - وهي عدد حمامات الاسكندرية كما ذكرها ابن العربي - لمدة ستة أشهر<sup>(٢٠)</sup> ، وهذا غير معقول ، فضلاً عن أن عمراً لو قصد تدمير المكتبة

---

(٢٠) إن المخطوطات التي ادعى أنها أحرقت ٧٠٠ ألف مخطوط ، أحرقت في ٤٠٠ حمام « عام » ، فيكون نصيب كل حمام ١٧٥ مخطوطة ، وهذا يكفي لعدة أيام لستة شهور كما تدعي . علماً أن المخطوطات تلك ، كتبت على ورق البردي والرق ، وهاتان المادتان تعطيان حرارة منخفضة جداً لاتكفي لتسخين الماء ولا أيام ، فضلاً عن ستة شهور ، يقول البروفسور =

لأحرقها في الحال ولم يتركها تحت رحمة أصحاب الحمامات ، وإلا لتمكن يوحنا النحوي الذي بني ابن العربي روایته عليه منأخذ مايلزم من هذه الكتب بثن بخس ، ولتشتّرّب قسم كبير من الكتب ، ليظهر فيها بعد ، وهذا مالم يحدث .

٢ - كما ذكر « بتلر » أن يوحنا هذا مات قبل الفتح الإسلامي لمصر بثلاثين أو أربعين سنة .

٣ - ولو كانت هذه الرواية صحيحة ل تعرض لها المتقدمون من قريب أو بعيد ولو تلميحاً .

٤ - إن هذه المكتبة أصابها الحرائق مرتين : الأولى سنة ٤٨ ق . م على أثر إحراق أسطول يوليوس قيصر ، والثانية في عهد القيصر تيودوسيوس ( ٧٣٨ - ٣٩٥ م ) وذلك عام ٣٩١ م .

فسجت هذه الحكاية على منوال الحريقين السابقين .

٥ - زار « أورازيوس Orazius الاسكندرية في أوائل القرن الخامس الميلادي ، فذكر أن رفوف المكتبة خالية من الكتب عند زيارته ، وعلى ذلك فإن الكتب التي كانت بالمكتبة من عهد البطالسة لم يبق لها أثر منذ أواخر القرن الرابع الميلادي ، أي منذ عهد الإمبراطور تيودوسيوس - أي الحريق الثاني - كما أنه لم يرد لها ذكر في الآداب في القرنين السادس والسابع ، ومن المعلوم أن حالة مصر قبيل الفتح الإسلامي - أي منذ أيام « دقلديانوس » - كانت حالة تأخر الزراعة

---

= الفرد بتلر : « لا يمكن الشك بهذه المسألة أكثر من هذا » .  
وتدعي القصة - من ناحية ثانية - أنه كان في المكتبة ٧٠٠ ألف مجلد ومحفوظة ، إن هنا العدد من المجلدات لو فرضنا أن لكل مؤلف علامة فيكون عدد المؤلفين ٣٥،٠٠٠ مؤلف .  
إن هذا الرقم يمثل عدد المؤلفين الذين كتبوا إنتاجاً تألفت منه مكتبة الإسكندرية ، ويتحقق لنا أن نتساءل بكل ثقة فيما إذا كان العالم القديم يحتوي هذا العدد الخيالي من المؤلفين ، عدا المؤلفين الآخرين في اليونان والرومان ... ! فتصور !

والصناعة والعلوم والمعارف والأداب ، فمن بعيد إذاً أن يهتم الناس بإعادة هذه المكتبة إلى عهدها الأول .

٦ - إن التعاليم الإسلامية تخالف رواية القصة لأنها تحترم الكتب الدينية - اليهودية والمسيحية - وكذا غيرها لأنه يجوز أن ينتفع المسلمون بها ، فالرواية خالفة لعادات المسلمين الذين عرف عنهم عدم التعرض لما فيه ذكر الله .

٧ - ولو فرضنا أن هذه المكتبة بقيت إلى الفتح الإسلامي ، لم يكن هناك ما يمنع من نقلها إلى القسطنطينية على أيدي الروم في أثناء المدننة التي عقدت مع المسلمين ، وقد أجاز لهم عمرو في عهد الصلح أن يحملوا كل ما يقدرون عليه ، وكان لديهم من الوقت ما يكفيهم من نقل مكتبات لأمكتبة واحدة .  
فالحكاية مخصوصة افتراض .

٨ - أنه أبو الفرج روايته بقوله : « فاسمع ما جرى واعجب » وهذا يعني أن الخبر مدسوس ، وإنما أراد من روايته تأكيده وجعله واقعاً بالتعجب من الافتراض على عمر وعمرو ، أو أنه أراد أن يدعونا إلى إحكام العقل بأنه ليس من الممكن أن يفعل عمر وعمرو هذا « اسمع واعجب » وهذا ما لا يريده !  
فكأنما يوحى لنا بكذب الخبر وإن لم يكن كذلك فلئم يقول اسمع واعجب ؟ ! ..

هذه فكرة ، وفكرة أخرى يحملها المعنى ، وهي أن يكون في نفس المؤلف ضغينة على عمر وعمرو فنسب إليهما هذه الفرية وهو يدعونا إلى التعجب من شدة هذا الأمر .

وعلى كلا الأمرين فإن إشارة العجب والدعوة إلى الاستماع فيها شيء من الإيحاء وعدم النزاهة ، يجعل ماسبق من الخبر فرية لاصحة لها .



## ( الجلسة الخامسة عشرة )

### الإسلام والمرأة

☆ « وَلَئِنْ يُشَدَّ الْذِي عَلَيْهِنَّ  
بِالْمَعْرُوفِ ، وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ ذِرْجَةٌ  
وَاللَّهُ أَعْزِيزٌ حَكِيمٌ » . [ البقرة : ٢٢٨ ]

النائب العام<sup>(١)</sup> : « هضم الإسلام حق المرأة ، حيث أعطاها نصف نصيب الرجل في الميراث ، وجعل الرجل يتزوج بأكثر من واحدة إلى أربع ، وجعل الطلاق بيده ، ومنح الرجل سلطة ليست للمرأة فحرمتها كثيراً من الحقوق التي تتمتع بها الرجل » .

أمر القاضي الإسلام أن يدافع عن نفسه أمام هذه الشبهة<sup>(٢)</sup> .

---

(١) صاحب الشبهة المستشرق « كارادي فو » الفرنسي ، وكتابه عن الفزالي . ترجمة المرحوم عادل زعيتر .

(٢) اعتقدنا في هذا البحث كتاب الدكتور أحمد شليبي « مقارنة الأديان - الإسلام » بشكل رئيسي . إلى جانب :

☆ تاريخ الإسلام : ج ١ ص ١٧٩ / ١٨٢ ، ٥ . حسن إبراهيم حسن .

☆ حقائق الإسلام وأباطيل خصمه ، للمرحوم العقاد .

☆ المرأة في الإسلام ، للأستاذ كمال أحمد عون .

☆ مجلة « العربي » الأعداد التالية :

- ١٤٤ : حق المرأة في المجتمع الإسلامي ، الشيخ زكريا البري .

- ١٤٢ : المرأة في المجتمع الإسلامي ، الشيخ زكريا البري .

- ٣٣ : الحضانة ، الشيخ محمد أبو زهرة .

- ٣١ : تعدد الزوجات ، الشيخ محمد أبو زهرة .

- ٢٢ : الطلاق في الإسلام ، الشيخ محمد أبو زهرة .

الإسلام : كان يجب أن لا يكون موضوع « المرأة في الإسلام » موضوعاً يحتاج إلى دفاع أو شرح كما تعدد كروية الأرض موضوعاً يجهد الجغرافيون أنفسهم لإثباته . كما كانوا يفعلون منذ جيل واحد . فالإسلام منح المرأة ما لم تمنحه المرأة الغربية إلا بعد ذلك بعده قرون ، أو مالم تمنحه هذه المرأة إلا في هذا القرن الذي نعيش فيه . أو مala تزال المرأة الغربية تصارع الآن للحصول عليه<sup>(٣)</sup> .

ولن نتكلّم في هذا الرد على المستشرق الفرنسي « كارادي فو » عن كل شيء يخص المرأة في شرعة الإسلام كحق المرأة في التعلم وفي التصرف بأموالها وتجارتها وميراثها ، وفي اختيار زوجها ... لن نطرق هذا كله ، فقد تكلّم عنه الكثيرون ووفوه حقه ، ونهمنا هنا رد شبهة المستشرق بالحديث حسب التسلسل التالي :

- ☆ حالة المرأة قبل الإسلام .
- ☆ موقف الإسلام من المرأة .
- ☆ مسألة : تعدد الزوجات .
- ☆ مسألة الطلاق .
- ☆ مسألة القوامة .
- ☆ مسألة التأديب .
- ☆ مسألة الميراث .
- ☆ مشكلة الاختلاط .

☆ ☆ ☆

### المرأة في الماضي :

**قضت الحضارة الرومانية أن تكون المرأة رقيقاً تابعاً للرجل ، لها حقوق**

(٣) مقارنة الأديان - الإسلام : ص ١٨٥ .

القاصر ، أو لا حقوق لها على الإطلاق<sup>(٤)</sup> .

وقضت شرائع الهند القديمة : « إن الوباء والموت والجحيم والسم والأفاعي والنار خير من المرأة » . وحقها في الحياة ينتهي بانتهاء أجل زوجها الذي هو سيدها ومالكها ، فإذا رأت جثثته يحرق ألت بنفسها في نيرانه ، وإلا حاقت عليها اللعنة الأبدية .

وجاء في شرائع « منودهر ما ساسترا » عن المرأة ما يلي : تعيش المرأة وليس لها خيار ، سواء كانت بنتاً صغيرة ، أو شابة ، أو عجوزاً ، فالبنت في خيار أبيها ، والمتزوجة في خيار بعلها ، والأرملة في خيار أبنائهما ، وليس لها أن تستقل أبداً ، ولا تتزوج بعد وفاة زوجها ، بل تهجر ما تشتهيه من الأكل واللبس والزينة حتى الموت ، ولا تملك الزوجة شيئاً ، وكل ما تحرزه يذهب تواً لزوجها<sup>(٥)</sup> .

والمرأة عند اليونانيين من سقط المتع ، لقد كانت تباع وتشترى ، وكانت تُعد رجساً من عمل الشيطان<sup>(٦)</sup> .

أما في التوراة فالمرأة وصفت في « سفر الجامعه » بالكلمات الآتية : « درت أنا وقلبي لأعلم ولأبحث ولأطلب حكمة وعقلاً ، ولأعرف الشر أنه جهالة والحقيقة أنها جنون ، فوجدت أمراً من الموت المرأة التي هي شباك ، وقلبها شراك ، ويداها قيود »<sup>(٧)</sup> .

وفي الكنيسة الكاثوليكية وضح الكاتب الدانماركي Wieth Knudsen مكانة المرأة في العصور الوسطى فقال : كانت العناية بها محدودة جداً تبعاً لاتجاه

(٤) مقارنة الأديان - الإسلام : ص ١٨٦ .

(٥) مقارنة الأديان : ج ٤ ص ٧٢ / ٧٤ .

(٦) مقارنة الأديان : ج ٣ ص ١٨٦ .

(٧) الاصحاح السابع : الفقرتان : ٢٥ / ٢٦ .

**المذهب الكاثوليكي الذي كان يَعْدُ المرأة مخلوقاً في المرتبة الثانية<sup>(٨)</sup>.**

وفي الجزيرة العربية لا يخفي علينا : « وَإِذَا بَشَّرَ أَهْدَهُمْ بِالْأُنْثَى ظَلَّ وَجْهُهُ مَسْوَدًا وَهُوَ كَظِيمٌ ، يَتَوَارِي مِنَ الْقَوْمِ مِنْ سُوءِ مَا بَشَّرَ بِهِ ، أَيْمُسِكُهُ عَلَى هُونِ أُمَّ يَدْسُسُهُ فِي التُّرَابِ ، أَلَا سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ » [النحل : ٥٨ - ٥٩] . فإن نجت الوليدة العربية من الوأد ، وجدت غالباً في انتظارها حياة ظالمة ، ليس لها فيها نصيب من الميراث وقد تكره فيها على البغاء . وقد تبقى بعد وفاة زوجها متاعاً يورث :

وفي « رومية » اجتمع مجمع كبير بحث في شؤون المرأة . فقرر : المرأة كائن لا نفس له ، وأنها لهذا لن ترث الحياة الأخرى ، وأنها رجس يجب ألا تأكل اللحم ولا تضحك . ومنعوها من الكلام حتى وضعوا على فمها قفلأً من الحديد ، فكانت المرأة من أعلى الأسر وأدنها تروج وتندو في الطريق أو في دارها وعلى فمها قفل<sup>(٩)</sup> .

ولخص قاسم أمين حالة المرأة في العصور القديمة بقوله : « ترتب على دخول المرأة في العائلة حرمانها من استقلالها ، لذلك كان رئيس العائلة عند اليونان والرومان والجرمانيين والهنود والصينيين والعرب مالكاً لزوجته . وكان يملكونها كما يملك الرقيق ، بطريق البيع والشراء ، بمعنى أن عقد الزواج كان يحصل على صورة بيع وشراء ، فكان الرجل يشتري زوجته من أبيها فتنقل إليه جميع حقوق الأب ، ويجوز للزوج أن يتصرف فيها بالبيع لشخص آخر »<sup>(١٠)</sup> .

تلك هي المرأة في العصور القديمة ، أما في العصور الحديثة :

---

Feminism: Translated to the English by Arthur Chater. (٨)

(٩) راجع مقارنة الأديان : ج ٢ ص ١٨٧ ، وروح الدين الإسلامي : ص ٢٧١ .

(١٠) مقارنة الأديان : ج ٢ ص ١٨٨ ، عن كتاب ( المرأة الجديدة : ص ١٧ ) .

فقد عقد في فرنسة اجتماع سنة ١٥٨٦ م ليبحث شأن المرأة ، وما إذا كانت تعد إنساناً أو لا تعد إنساناً . وبعد النقاش قرر المجتمعون أن المرأة إنسان ولكنها مخلوقة لخدمة الرجل . فأثبتت الفرنسيون « إنسانية المرأة » تلك الإنسانية التي كان مشكوكاً فيها من قبل ، ولم يثبتوها كاملاً بل جعلوها تابعة خادمة للرجل . وفي شباط عام ١٩٣٨ م ، صدر قانون يلغى القوانين التي كانت تمنع المرأة الفرنسية من بعض التصرفات المالية ، وجاز لها لأول مرة - في تاريخ المرأة الفرنسية - أن تفتح حساباً جارياً باسمها في المصارف<sup>(١١)</sup> .

ويينقل الدكتور علي عبد الواحد في هذا الشأن المادة السابعة عشرة بعد المائتين من القانون الفرنسي وهو كالتالي : « المرأة المتزوجة حتى لو كان زواجهما قائماً على أساس الفصل بين ملكيتها وملكية زوجها لا يجوز لها أن تهب ، ولا أن تنقل ملكيتها ، ولا أن ترهن ، ولا أن تملأ بعوض أو من غير عوض ، بدون اشتراك زوجها في العقد أو موافقته عليه موافقة كتابية » ويقول الدكتور معلقاً : « ومع ما أدخل على هذه المادة من قيود وتعديلات فيما بعد فإن كثيراً من آثارها لا يزال ملزماً لوضع المرأة الفرنسية من الناحية القانونية إلى الوقت الحاضر<sup>(١٢)</sup> » .

وفي إنكلترة بقيت النساء حتى السنة ١٨٥٠ م غير معدودات من المواطنين ، وظلت المرأة حتى سنة ١٨٨٢ وليس لها حقوق شخصية ، فلا حق لها بالتملك . وإنما كانت المرأة ذاتية في أبيها وزوجها ، ولم تُسَوِّج جامعة أكسفورد بين الطالبات والطلاب في الحقوق ( في الأندية والاتحاد الطلبة ) إلا بقرار صدر في ٢٦ تموز ١٩٦٤<sup>(١٣)</sup> .




---

(١١) مقارنة الأديان : ج ٣ ص ١٨٨ .

(١٢) حقوق الإنسان في الإسلام ، ص : ٦٠ ، والنص عن مقارنة الأديان : ج ٣ .

(١٣) صحيفة الأهرام : ٦ / ٢٢ / ١٩٦٤ .

## موقف الإسلام من المرأة :

قرر الإسلام المساواة بين الرجل والمرأة في كل شيء إلا فيها دعت الحاجة الواضحة إلى استثنائه ، فقد جاء في القرآن الكريم : ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولَئِكَ بَعْضٌ ۚ ﴾ [التوبه : ٧١] .

﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِّي لَا أُضِيقُ عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى ۚ ﴾ [آل عمران : ١٩٥] .

﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ ۚ ﴾ [النساء : ٢٧] .

فالآيات تجمع الذكر والأُنثى تحت حكم واحد ، ولكن بقيت مسائل ظنها مثيروها سوءات تمس الإسلام ، فراحوا ينشرونها في نحيب وولولة وعويل ، من أجل حقوق المرأة التي زعموا أن الإسلام هضمها ، وفي قمة هذه المسائل : تعدد الزوجات والطلاق ، والقوامة وتأديب الزوجة .

وإننا سنوضح هذه النقاط ، ولكن لا بد من التأكيد على أن الإسلام دين الفطرة والواقع ، فالرجل يفضل المرأة في بعض الأمور من حيث القوة ، وتحمل الصعب ، والكد والإرهاق . وعضلاته أصلب ، أما المرأة فيعتبرها الحيض في كل شهر أيامًا فيهز جسمها . وهي تنجب فتحمل عوارض الحمل والولادة . وكما يقول العقاد : « ولا تساوي المرأة الرجل في أي عمل اشتراك فيه ، ولو كان من الأعمال التي انقطعت لها المرأة منذ عاش الجنسان في معيشة واحدة ، لا تطبخ كا يطبخ ، ولا تتقن حتى الأزياء كما يتقنها ، ولا تبدع في صناعة التجميل كما يبدع فيها »<sup>(١٤)</sup> .

فالمسلم يشرع شريعاً مثالياً للخاصة ، ويبحث أتباعه على اتباع هذا النهج

(١٤) حقائق الإسلام وأباطيل خصومه : ص ١٧٤ .

المثالي ، وهناك أناس لا يقوون على الوصول لهذه الغاية المثل ، فلا يدعهم يهبون في الضلال بل يشرع لهم ما يوفق به بين طبائعهم الشاردة وبين القيم الصحيحة<sup>(١٥)</sup>.

### تعدد الزوجات :

﴿فَإِنْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَئْنَى وَثُلَاثَ وَرَبَاعَ ، فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَا تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً﴾ [النساء : ٣] .

﴿وَلَئِنْ تُسْتَطِعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَيْنَ النِّسَاءِ وَلَوْ حَرَصْتُمْ﴾ [النساء : ١٢٩] .

والقول الحق : الزوجة الواحدة هي الأصل في الإسلام ، وسار على ذلك أكثر من ٩٨ % من المسلمين . لكن عوامل متعددة تدفع الرجل - مسلماً كان أو غير مسلم - إلى التزوج بزوجة أخرى ، من هذه العوامل :

عدم الإنجاب .

مرض الزوجة المزمن .

عدم الصبر أيام الحيض والنفاس ...

ومهما كان الباعث معلوماً فينبغي أن يكون العلاج بقدر العلة<sup>(١٦)</sup> .

وتعدد الزوجات حل لزيادة عدد النساء على الرجال وبخاصة بعد الحروب ، ولا نزاع أنه أكرم للمرأة حينئذ أن تتزوج متزوجاً من الرضا بعلاقة الخليلة<sup>(١٧)</sup> التي لا حقوق لها . ولا لأولادها قبل الرجل ، وأكرم لها كذلك من حياة

(١٥) مقارنة الأديان : ج ٢ ص ١٩٢ .

(١٦) يقول العالم الجليل الشيخ محمد أبو زهرة : ( تعدد الحالات خير من تعدد الحالات ... والخيانة الزوجية في أوربة مقابلة التعدد في الإسلام ، ولننتظر كثرة الخيانة الزوجية التي لا ضابط لها إن منعنا التعدد أو قيدناه ) . ( مجلة العربي ) العدد : ٣١ ، ص ٨٦ / ٨٧ .

(١٧) إحياء علوم الدين : ج ٢ ص ٩٧ .

العans لما في هذه الحياة من حرمان وفقر .

هذا ... وإن تعدد الزوجات خير طريق لإكثار النسل في البيئات التي تحتاج إلى كثرة الأيدي للحرب أو العمل كالبلاد الزراعية . فالمسلمون مكلفون بالجهاد في سبيل الدعوة . فالتعدد كفيل بتعويض ما يفقد في الجهاد ويعرض الكثير من النساء عن أزواجهن الذين فقدوا في الحرب ، وهو سبيل لتلافي زيادة عدد البنات اللاتي بلغن سن الزواج ولم يتزوجن .

وتعدد الزوجات ليس من صنع الإسلام فحسب ، وإنما هو تشريع قديم عرفته كل الحضارات ، وفي مقدمتها التوارة وأقرّه الإنجيل ، إلا في حالة واحدة هي حالة الأسقف حيث لا يستطيع الرهبنة مع تعدد الزوجات ، فليكتف بزوجة واحدة ، والقوانين الوضعية هي التي حرمـت التعـدد في العالم المسيحي ، يقول الأستاذ محمد فؤاد الماشي ( العالم الذي كان مسيحيـاً ثم أسلم ) : « إن اعتراف المسيحية بـتعدد الزوجات بـقيـ إلى القرن السابع عشر »<sup>(١٨)</sup> . « وظل آباء الكنيسة في الغرب يـبيـحـون تعدد الزوجات ويعـترـفـون بأبناء الملوكـ الشـرـعيـينـ منـ أـزـوـاجـ متـعـدـدـاتـ باـعـتـارـافـ ( وـسـتـرـ مـارـكـ WesterMarkـ )ـ وـبـعـرـضـ منـ العـالـمـ القـانـوـنـيـ جـرـوـتـيوـسـ Grotiusـ )ـ<sup>(١٩)</sup>ـ .

والإسلام مع هذا لم يقبل بـتعدد الزوجات كـأـعـرفـهـ الحـضـارـاتـ المـاضـيـةـ ، بل حدّهـ وـقـيـدـهـ وـكـانـ منـ قـبـلـ مـطـلقـاـ<sup>(٢٠)</sup>ـ . ولـالـسـارـيـ نظامـ كـالـتـعـددـ ، وكلـ مـافـعـلهـ الإـسـلامـ أـنـ سـمحـ بـعـدـ حـرـبـ أوـ زـيـادـةـ عـظـيـمةـ فيـ عـدـدـ النـسـاءـ ، أـنـ يـدـخـلـ المـسـلـمـ فيـ عـصـمـتـهـ عـدـدـاـ مـنـ النـسـاءـ يـعـولـهـنـ ، وـيـحـفـظـ شـرـفـهـنـ ، وـيـهـبـ اـسـمـهـ لـأـبـنـائـهـنـ فـلـاـ يـنـصـرـفـ إـلـىـ التـزـينـ بـجـمـيعـ أـنـوـاعـ الرـجـالـ ، وـأـمـتـهـانـ عـرـضـهـنـ فيـ سـبـيلـ سـدـ حاجـتـهـ

(١٨) الأديان في كفة الميزان : ص ١٠٥ - ١٠٦ .

(١٩) حقائق الإسلام وأباطيل خصومه للعقاد : ص ١٧٨ .

(٢٠) مقارنة الأديان : ج ٢ ص ١٩٤ .

الاقتصادية والنفسانية ، فإن ملء العالم بنسل غير شرعى يلقي على عاتق المجتمع أعباءً كثاراً .

وما يجدر ذكره : أنه في الجمهورية العربية المتحدة سنة ١٩٦٣ أعد مشروع للحد من تعدد الزوجات « ومن الطلاق أيضاً » بعد إباحة هذا وذاك ، إلا أمام القاضي مع تقديم أسباب . ولكن المشروع رُفِضَ من قبل اللجنة المشكلة لدراسة هذا المشروع ، وسبب الرفض ، أن تعدد الزوجات بنسبة ضئيلة لا تتجاوز ٢ % ، وأن نصف حالات التعدد هذه بداعٍ مقبول ، وحالات الطلاق كحالات تعدد الزوجات من ناحية النسبة والظروف ، وتقل النسبة من تلقاء نفسها في هذا وذاك على مر الأيام ، فلا داعي لإصدار قانون لاموضوع له تقريباً ، خاصة وإن ذكر الأسباب في حالة الطلاق قد يسيء إلى المرأة والأسرة على العموم<sup>(٢١)</sup> .

وأخيراً وقع بيدي عدد من صحيفة « صوت الإسلام » فكان العنوان الرئيس فيها نقاً عن صحيفة الأهرام ( ألمانيا تبيح تعدد الزوجات )<sup>(٢٢)</sup> . فما حمل به على الإسلام زوراً وبهتاناً أخذت به دولة أوروبية مسيحية في هذا العصر . فلم ذلك ؟ ! ..

إنها الحاجة الملحة التي فرضت نفسها !!

☆ ☆ ☆

---

(٢١) تعدد الزوجات في القطر العربي السوري ٢ بالألف حسب إحصاء ١٩٧١ ، وهذه النسبة ضئيلة جداً معظم من عدد فيها له عذر مقبول أو طلب له ما يبرره . وليس كل من يطلق طلاقه محسوب على الإسلام ، فمن الذين يطلقون أناس لا يعترفون على الإسلام وأحكامه إلا بما يناسب هواهم ، ولو اتبعوا أحكامه سلوكاً في حياتهم لما وصلوا إلى الطلاق .

(٢٢) صوت الإسلام : المدد ٩٠ ، ١٤ شعبان ١٣٧٩ هـ .

## الطلاق :

يبغض الإسلام الطلاق وينفر منه ، ويبحث على علاقة زوجية دائمة من صورها :

- (وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْواجاً لِتَشْكُنُوا إِلَيْهَا ، وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنْ فِي ذَلِكَ لَا يَاتِي لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ) [الروم : ٢١] .  
هـ هـ لِبَاسٍ لَكُمْ ، وَأَنْتُمْ لِبَاسٍ لَهُنَّ) [البقرة : ١٨٧] .

كما استهجن الإسلام الطلاق ورسم السبل لحل الخلافات دون اللجوء إليه ماممكن ذلك :

- (وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ فَإِنْ كَرِهْتُمُوهُنَّ فَقَسَى أَنْ تَكْرِهُوْهُ شَيْئاً وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا) [النساء : ١٩] .

- (وَاللَّاتِي تَخَافُونَ نُشُرَّهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطْعَنُوكُمْ فَلَا تُبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْأَنَا كَبِيرًا) [النساء : ٣٤] .

- (وَإِنْ حِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابْقِعُوهُنَّ حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِنْ أَهْلِهِمَا إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَرِيدُونَ إِصْلَاحًا يَوْفَقِ اللَّهُ بَيْنَهُمَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْهِمَا خَيْرًا) [النساء : ٣٥] .

- (وَإِنِ امْرَأَةٌ خَافَتْ مِنْ بَعْلِهَا نُشُرًا أَوْ إِغْرِاصًا ، فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلحًا ، وَالصُّلحُ خَيْرٌ) [النساء : ١٢٨] .

ومن الأحاديث النبوية الصحيحة :

- « لعن الله كل مزواجه مطلقاً » .
- « تزوجوا ولا تطلقوا فإن الطلاق يهتز له العرش » .
- « أبغض الحلال إلى الله الطلاق » .

هذا موقف الإسلام من الطلاق ، ولكن قد يعقب الحب كراهية ، والوفاق خلاف ، والتفاهم نزاع ، فيعترف الإسلام بالأمر الواقع ، ويضع الطلاق حلّاً أخيراً : **﴿وَإِمْسَاكٍ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَشْرِيعٍ يَا حَسَانٍ﴾** [ البقرة : ٢٢٩ ] .

إن الطلاق دواء من المذاق ، ولكن مرض الشقاقي أكثر مرارة وقسوة ، وطالما بتر الأطباء عضو إنسان حرصاً على الإنسان كله . والطلاق خير من الموقف الذي يحصل كثيراً في الغرب عندما تسوء العلاقة بين الزوج وزوجته ولا طريق للتفويق بينها ، فيأخذ كل منها خديناً له ، تتحذ الزوجة خديناً غير زوجها ، ويتحذ هو خدينة غيرها ، لأن الزوج غير مباح لأي منها قبل الطلاق ، والطلاق يصعب الحصول عليه ، فلتكن الخداحة الاثية هي الحل ، وأدركت بعض الدول الغربية الأمر ، فيسرت الحصول على الطلاق<sup>(٢٣)</sup> ، وكانت آخر هذه الدول إيطالية حيث أباحته عام ١٩٧١<sup>(٢٤)</sup> ، فأخذت أوروبية اليوم ماعتته على الإسلام بالأمس ! .. ويكتفي أن نعلم أنه ما إن أقر الطلاق في إيطالية حتى قدم إلى المحاكم أكثر من مليون طلب طلاق . وعلينا هنا أن نتصور حياة مليون أسرة كانت تعيش حياة الشقاء والنكد داخل البيت ، يفر منها الزوجان إلى العلاقات غير الشرعية ليقوم بذلك نظام غير شرعي هو نظام الخليلات ، وهو : ماتعاني منه المجتمعات الأوربية .

(٢٢) مقارنة الأديان : ج ٢ ص ١٩٦ .

(٢٤) نشرت الأسبوع العربي ، العدد ٦٨١ ، ص ٦٥ : « بدأت صناعة التهيئة المختلفة ، تتجه إلى قضايا الطلاق ، باعتبارها أمراً واقعاً ، ظهرت في بعض أسواق الدول الغربية بطاقات خاصة للأشخاص الذين أنهوا علاقتهم الزوجية ، وللأشخاص الذين يودون تهئتهم بذلك ، فقد حوت بعض البطاقات عبارات مثل : « تهانيا لطلاقكم » و « نحصدكم على حريتكم » و « مأجل ماصنعتم ... حظاً سعيداً » كما أن في الأسواق أيضاً بطاقات مزدوجة متوجة بكلمة « انقسام » وهي خاصة بالأزواج المطلقين ، بحيث يكتب الزوج المطلق اسمه وعنوانه ورقة هاتفه على جهة وتكتب الزوجة المطلقة كل ذلك على الجهة الأخرى . والسوق الأمريكية هي التي يجري فيها حالياً =

وكذلك علينا أن نتصور أنه لو استعمل كل من الزوجين حق الطلاق ( بعد استنفاد وسائل الوفاق كلها ) لوجد الطرفان سعادتها ولتعا معاً بحياة زوجية جديدة سعيدة فيبنيان بذلك الأسرة السعيدة التي تدعم المجتمع .

### لماذا جعل الإسلام الطلاق بيد الرجل ؟

- لأنه هو المسؤول عن الأسرة وتدبر شؤون معيشتها ، وتربيه الأبناء ، ورباط الزوجية هو أساس هذا كلّه ، فمن الخطأ أن يوضع بيد غير مسؤولة ، ذلك إلى ما يُعرف في طبيعة النساء من سرعة الانفعال والتأثر بأوامر الآباء . فلو وضعت العصمة في يدها لتعرضت للخطر عند حدوث أقل المؤثرات<sup>(٢٥)</sup> ، كما جعل الإسلام الرجل يدفع للمرأة صداقها كاملاً عند الفراق ، حتى يكون في هذه الخسارة المالية وما سُوف يحتاج إلى بذله للزوجة الجديدة ما يحول بينه وبين الطلاق إن كانت له مندوحة .

ومن ناحية ثانية ، جعل الإسلام للمرأة الحق في المطالبة بالتفرقة بينها وبين زوجها ، إذا وجدت ضرورة تدعو إلى ذلك ، إنها تستطيع أن تتفق مع الزوج على التفريق ، بشرط أن تعوض له عن خسائره : ﴿فَإِنْ خِفْتُمُ أَلَا يَقِيمَا حَدُودَ اللَّهِ، فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ﴾ [البقرة : ٢٢٩] وحضر القرآن الكريم الرجل من مساومة المرأة وإساءة معاملتها لكي يتذكر ما لها : ﴿وَلَا تَغْضُلُوهُنَّ إِذْهَبُوا بِعُضِّ مَا آتَيْتُمُوهُنَّ فَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئاً وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا﴾ [ النساء : ١٩] .

وهذه قصة تعرضها لتفكير بمزاها فحسب :

---

= تصريف بطاقات الطلاق أكثر من الأسواق الأخرى إذ أن معدل الطلاق في أمريكا قد ارتفع ٢٣ في المائة خلال الأعوام العشرة الماضية » .

(٢٥) تاريخ الإسلام : ج ١ ص ١٨١ .

- أراد أحد المسلمين العقلاء يوماً أن يطلق زوجته لعدم حصول التفاهم والوئام  
- فعسى ذلك يحدث له مع غيرها ، ويحدث لها مع غيره - فقال له الناس يسألونه :  
ما الذي يسوؤك منها ؟

قال : العاقل لا يهتك ستر زوجته ، فلما طلقها عاد الناس يسألونه : الآن قد  
طلقتها فحدثنا لم طلقتها ؟ قال : مالي وللكلام فين صارت أجنبية عنِّي ؟ !

☆ ☆ ☆

### القوامة :

أثبت الواقع وتجارب البشرية أن الرياسة ضرورية لكل مجتمع صغير أو كبير ، فقد يحدث خلاف في الأسرة ، ولا بد أن يكون من بيت في الأمر ويتخذ فيه قراراً ويكون مسؤولاً عنه . ومن هنا كانت « القوامة » .

ومن الطبيعي أن تكون القوامة للرجل لأنَّه أكثر مسؤولية عن أسرته : كالإنفاق والتتفوق الطبيعي في جسده ... هـ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ  
بِمَا فَضَلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ ، وَبِمَا أَنْفَقُوا مِنْ أَمْوَالِهِمْ هـ [ النساء : ٢٤ ].  
وهذه القوامة يجب أن تكون رحيمة ، فيها تعاون وعدل : هـ وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي  
عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ وَاللَّهُ أَعْزِيزٌ حَكِيمٌ هـ [ البقرة : ٢٢٨ ].

ومن الدلائل الفطرية الطبيعية لقوامة الرجل ، شعور المرأة بالحرمان والنقص والقلق وفقدان السعادة عندما تعيش مع رجل لا يزاول مهام القوامة ، وتنقصه صفاتها الازمة .

فالقوامة للرجل وظيفة داخل كيان الأسرة لإدارة هذه المؤسسة الخطيرة ، وصيانتها وحمايتها ، وجود القيم في مؤسسة ما ، لا يلغى وجود حقوق الشركاء فيها ، والعاملين في وظائفها ، ولقد حدد الإسلام صفة قوامة الرجل ،

وما يصاحبها من لطف ورعاية وصيانة وحماية ، مع تكاليف في نفسه وماليه ،  
وآداب في سلوكه مع زوجه وعياله .

والقوامة مسؤولية على عاتق الرجل ينظم بوجبها أسرته « مؤسسته الصغيرة »  
 فهي ضبط دقيق لأمورها ، وهي توزيع لل اختصاصات ، وتحديد للواجبات ،  
 ضمن بيت ترفرف عليه الحبة والعطف والإلفة <sup>(٢٦)</sup> .

وناحية مهمة : أعطى الإسلام للمرأة حق التدخل في اختيار  
زوجها ، وهذا فهي تختار القيم عليها ، ولها أن تلاحظ فيه المقدرة على القوامة  
الرشيدة .

« وإذا اعتبرنا مسألة القوامة من جهة « إدارية » بحثة واعتبرنا أن الأسرة  
هيئه لاغنى لها عن قيم يتولاها ، فمن يكون هذا القيم من الزوجين ؟ أتكون  
القوامة للمرأة أم تكون للرجل ؟ أتكون حقوق الأبناء في ذمتها أم في  
ذمته » <sup>(٢٧)</sup> ! ٩٩

☆ ☆ ☆

### التأديب :

وضع الإسلام أساليب للتغلب على الخلافات التي قد تنشب بين الزوج  
وزوجته ، ووضع أساليب للتغلب على الوصول إلى السلاح البشاري :  
« الطلاق » وضع مراحل أربع موضحة في الآية الكريمة حسب التسلسل :  
﴿ وَاللَّاتِي تَخَافُونَ نُشُوْزُهُنَّ فَعِظُوهُنَّ ، وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ ، وَاضْرِبُوهُنَّ ،  
فَإِنْ أَطْعَنُكُمْ فَلَا تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْتَا كَبِيرًا ، وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ

(٢٦) راجع كتابنا : « عوامل النصر والمزيد عبر تاريخنا الإسلامي » ، بحث « المنزهون أمام المبادئ  
الدخيلة » ص ١٢٠ .

(٢٧) حقائق الإسلام وأباطيل خصمه للعقاد : ص ١٧٥ .

بَيْنَهُمَا فَأَبْعَثُوا حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِنْ أَهْلَهَا إِنْ يُرِيدَا إِصْلَاحًا يَوْفَقِ اللَّهُ بَيْنَهُمَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْهَا خَبِيرًا ﴿٢٤﴾ [ النساء : ٣٥ ] .

فالوعذ وهو علاج رقيق هادئ يدعو لإزالة الجفوة في حب وقرب ، فإن لم ينفع هذا السلاح فالهجر وهو سلاح يجمع بين اللين والشدة ، فيه يسر وفيه زجر ، فإن لم ينفع هذا السلاح فالضرب ( إذا سمحت الظروف به ) وقبل اللجوء إلى الحكين حيث انكشف أسرار الزوجين وتعرى ضحياتهما لألسن الناس <sup>(٢٨)</sup> .

وانتهز أعداء الإسلام - مستشرقين ومبشرين - فكرة وجود الضرب في تشريع التأديب في الإسلام ، فراحوا يولولون ويتباكون ، لالقسوة في التشريع ولكن لمرض في نفوسهم .

فلنر أحاديث رسول الله ﷺ :

- « ما أكرم النساء إلا كريم ولا أهانهن إلا لئيم » .
- « خيركم خيركم لأهله ، وأنا خيركم لأهلي » .
- « لن يضرب خياركم » .
- « أكل المؤمنين إيماناً أحسنهم أخلاقاً ، وخياركم خياركم لنسائهم » .
- « استوصوا بالنساء خيراً » .
- « أما يستحب أحدكم أن يضرب امرأته كما يضرب البعير ؟ » .

وهذا السلاح - الضرب - لا يستعمل إلا في ظروف تخضع للزمان والمكان ، فهو لا يستعمل مع امرأة تفضل التحكيم عليه ، أو تفضل الطلاق عليه ، ولا نزاع إنه سلاح فعال مع بعض النساء ، يقول العقاد : « وإنه لمن السخف الرخيص أن يقال إن جنس النساء قد برئ من المرأة التي يصلحها الضرب ولا يصلحها غيره ، وتنقول

---

(٢٨) مقارنة الأديان : ج ٢ ص ١٩٨ .

إنه سخف رخيص وخيم لأن ذلك السخف الذي يضر كثيراً ولا يفيد أحداً»<sup>(٢٩)</sup>.

وهذا المستشرق الذي نرد عليه وعلى أمثاله - كبروكمان في تاريخ الشعوب الإسلامية ص ٨٠ - من الذين أطلقوا ألسنتهم وأقلامهم للنيل من الإسلام وال المسلمين عن طريق المرأة المسلمة ، فإننا ندعوهم ليتجهوا بعنایتهم إلى مشكلة المرأة الغربية التي تمر بأساة قاسية تهدد كيانها وكيان الأسرة الغربية وتهدد مستقبل الجيل الجديد .

إن ما يسمونه (الأم الآنسة) في الغرب وآلاف المواليد الذين لا يعرفون لهم آباء لمشكلة تحتاج إلى حل يرمي إلى ضمان نوع من الحضانة<sup>(٣٠)</sup> لمؤلف المشرفات ولأولادهن ، وذكرت الإحصائيات الرسمية أنه من بين كل تسعه أطفال ولدوا في لندن خلال عام ١٩٦٠ واحد لم تتزوج أمّه ، وهذا التسع من المواليد عدد كبير جداً . فقد أثبتت هذه الإحصائيات أن عدد المواليد في لندن خلال ذلك العام بلغ (٥٧٣٦٨) طفلاً<sup>(٣١)</sup> .

فأين حل المشكلة ؟ أليس في الإسلام حلها !؟

---

(٢٩) حقائق الإسلام وأباطيل خصومه : ص ١٨٦ ط كتاب الملال ، العدد ١٦٩ .  
وهناك رأي لعالم أوروبي من علماء النفس تجاه إحساس النساء بالضرب ، وصاحب الرأي هو : G.A. Hodfield في كتابه علم النفس والأخلاق ، نعرضه لأندعا لاستعماله ولكن للتفكير به : « غريرة الخضوع تقوى أحياناً ، فيجد صاحبها لذة في أن يكون مُسْتَلْطِطاً عليه ، ويحمل لذلك الألم بفطنة ، وهذه الغريرة شائعة بين النساء وإن لم يعرفنها ، ومن أجلها اشتهرن بالقدرة على احتفال الألم أكثر من الرجل ، والزوجة من هذا النوع تزداد إعجاباً بزوجها كلما ضربها وقسما عليها ... ولا شيء يحزن بعض النساء مثل الزوج الذي يكون رقيق الحاشية دائماً ، لا يثور أبداً على الرغم من تحديه ... » .

(٣٠) راجع مقال «الحضانة» للشيخ محمد أبي زهرة في «العربي» العدد ٣٣ لترى أن الأم خير حاضن .

(٣١) سمحت بعض الدول الأوربية « بالإجهاض » رسميأً « كبريطانيا » لتخفيض عدد اللقطاء ولكن ستزداد الرذيلة !؟ .

## الميراث :

﴿ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلَادِكُمْ لِلنَّكَرِ ،  
مِثْلَ حَظِّ الْأَنْثَيَيْنِ ﴾ [ النساء : ١١ ] ،  
فَلِمَذَا ؟

الجواب لا يحتاج إلى تعقيد في بنود عدة ، إن المرأة معفاة من التكاليف المالية قبل الزواج وبعده . فقبل الزواج يلتزم أبوها بالإنفاق عليها وبعد الزواج يصير الإنفاق عليها وعلى أولادها مسؤولية الزوج ، حتى ليرى بعض الباحثين أن المرأة أوفر حظاً في الميراث من الرجل ، فلئن تأخذ المرأة خمسة وتدخلرها ، خير من أن يأخذ الرجل عشرة لينفق منها أو ينفقها كلها .

« فإذا كلف الشرع القومين عليها من الرجال أن يقوموا بجميع حاجاتها بالمعروف ، فإن تقرير الشارع لها حظاً من المواريث غاية في الرأفة ومراعاة جانبها والعناية بشأنها » <sup>(٣٢)</sup> .

☆ ☆ ☆

وبعد ...

فإذا جاءت به القرون بعد القرون من زيادة لها على نصيبها من عدل الإسلام ؟

وي يكن أن نسوق هذه الأخبار في سطور لزيادة الفائدة وللإطلاع :

عام ١٩٦٠ جرى استفتاء في ألمانيا بين الرجال عن المرأة المثالية ، فتبين من نتيجة الاستفتاء أن الرجل الألماني لا يؤيد فكرة اشتغال المرأة ولا يتحمس للزواج منها ، والمرأة المثالية في رأيه هي : « سيدة البيت » التي تهم بشؤون أسرتها وتقوم

---

(٣٢) الإسلام دين الفطرة : ص ٨٦ . عبد العزيز جاويش .

بتربية أطفالها بدون أي مساعدة من أمها ، وهي التي تطهو جيداً وتتوفر لزوجها الراحة الكاملة<sup>(٣٣)</sup> .

كان مكتب التعداد في الولايات المتحدة الأمريكية قد قرر في عام ١٩٥٧ بأن عدد النساء يزيد على الرجال بـ ٣,٦٠٠,٠٠٠ امرأة بسبب فتك الأمراض بالرجال أكثر من النساء . كما كان قد قرر بأن عدد الأرامل يزيد بمعدل مليونين كل عشر سنوات ، أي أنه سيبلغ أكثر من أحد عشر مليوناً امرأة أرمل عام ١٩٧٥ . ولدى الدكتورة «ماريون لانجر» العالمة الاجتماعية المتخصصة في استشارات الزواج رأي صريح يقول : لدينا حلاًّ ممكناً لتغطية النقص المتزايد في الرجال : إما تعدد الزوجات ، وإما إيجاد طريقة ما لإطالة أعمار الرجال ، وهذا ما لم يحصل<sup>(٢٤)</sup> .

نشرت «الأخبار» : لوحظ أن طالبات كثيرات من وقع عليهن الاختيار  
كلكات للجهاز قد رسبن في الامتحان أكثر من مرة ، حتى انقطع بعضهن عن  
الدراسة في الجامعة<sup>(٣٥)</sup> .

أذاعت وكالة « رويتر » ظهر ٢٥ ألف طفل غير شرعي في ولاية لويزيانا الأمريكية ، فناشدت اللجنة المشرفة على شؤونهم الشعب الأمريكي مديد المعونة لهؤلاء الأطفال حتى يجدوا الغذاء والكساء . « وهذا ثمرة من ثمار المدنية الغربية وثرة يانعة للاختلاط ! ... »<sup>(٣٦)</sup> .

عام ١٩٦٠ تجمعت ٧٤ دولة في مؤتمر الجريمة في لندن فقرر أن من أهم عوامل ازدياد الجرائم بين الأحداث ، خروج المرأة من البيت والفراغ

٢٣) العدد : ٩٠ ( صوت الاسلام ) ١٤ شعبان ١٣٧٩ هـ .

(٤) «الختار»، بدر دايمست، عدد شباط ١٩٥٨، عن مجلة (هاربر).

٣٥) العدد : ١٠١ ( صوت الإسلام ) ص ٦ .

٣٦) و (٣٧) العدد : ١٠٤ ( صوت الإسلام ) .

الذي تتركه لأبنائها الأحداث<sup>(٣٧)</sup>.

في استفتاء جرى في الصحافة الأمريكية نشرت بعض فقراته « صوت الإسلام ، العدد ٩٧ ، ص ١٢ » عن رأي الفتيات في تعدد الزوجات . قالت واحدة : مَاذَا لو طلبت فطيره وطلب صديقك غيرها ولم يكن بالطعم سوى فطيرة واحدة ، أفلأ تقاسمها !؟

وقالت أخرى : تعدد الزوجات في رابعة النهار في رعاية الله ، خير من الخليلات في سواد الليل وفي رعاية الشيطان .

جاء في التقرير السنوي لوزارة الداخلية البريطانية أن ١٠ آلاف فتاة تحت سن العشرين ألقى القبض عليهم بتهمة الدعارة والتسلّع والتحرّيض على الفسق ، كما صرّح مدير « سكوتلانديارد » بأن عصابات المراهقات والنساء تهدّد أمن لندن<sup>(٣٨)</sup> .

سمح المبشرون « الذين وراءهم دول استعمارية أو ربيبة وأمريكية » بالزواج باثنين بأفريقيّة فقط ، تفكّر ؟ !<sup>(٣٩)</sup> . فكيف يسمح هؤلاء بتعدد الزوجات تارة ويحملون على الإسلام تعددها تارة أخرى ؟ أهي أهواؤهم التي استعبدتهم ؟

رفضت المرأة الفرنسية الاشتراك في مؤتمر لجنة حقوق المرأة التابعة للأمم المتحدة ، رُفضت المساواة المطلقة على كواهلها دون قيود وحدود<sup>(٤٠)</sup> . ونتيجة استفتاء أجرته الجمعية النسائية للمراسلة بنيويورك تبين أن نصف نساء

(٣٨) صوت الإسلام ١٩٦١ ، العدد : ١٢٥ .

(٣٩) صوت الإسلام : العدد ١١٢ .

(٤٠) الأهرام : العدد ٢٧١٢٦ ، ٢ شوال ١٣٨٠ هـ .

**العالم غير راضيات عن المساواة ، ورأى بعضهن أن المساواة أدخلت واجبات  
قاسية إليهن<sup>(٤١)</sup> .**

تحت عنوان : (أستاذة جامعية تنصح طالباتها بالزواج أولاً) نشرت  
**الأهرام<sup>(٤٢)</sup> ما يلي :**

أستاذة جامعية في إنجلترا وقفت هذا الأسبوع أمام مئات من طلبتها  
وطالباتها تلقي خطبة الوداع بمناسبة تقديم استقالتها من التدريس . قالت  
الأستاذة : ها أنا قد بلغت الستين من عمري ، وصلت فيها إلى أعلى المراكز ، نجحت  
وتقدمت في كل سنة من سنوات عمري ، وحققت عملاً كبيراً في المجتمع ، كل دقيقة  
في يومي كانت تأتي علي بالربح ، حصلت على شهرة كبيرة ، وعلى مال كثير ،  
أتتيت لي الفرصة أن أزور العالم كله .

ولكن هل أنا سعيدة الآن بعد أن حققت كل هذه الانتصارات ؟

لقد نسيت ما هو أهم من ذلك كله ... نسيت أن أتزوج وأن أنجب أطفالاً ،  
وأن أستقر ، إني لم أذكر ذلك إلا عندما جئت لأقدم استقالتي شعرت في هذه  
لحظة أنني لم أفعل شيئاً في حياتي ، وإن كل الجهد الذي بذلته طوال هذه  
السنوات قد ضاع هباء ، فسوف أستقيل ، وسيمر عام أو اثنان على استقالتي ،  
وبعدها ينساني الجميع في غمرة انشغالهم بالحياة ، ولكن لو كنت قد تزوجت  
وكوّنت أسرة كبيرة لتركت أثراً كبيراً وأحسن في الحياة .

إن وظيفة المرأة الوحيدة هي أن تتزوج وتكون أسرة ، وأي مجاهد  
تبذله غير ذلك لا قيمة له في حياتها هي بالذات . إني أنسح كل طالبة تسمعني أن  
تضيع هذه المهام أولاً في اعتبارها وبعدها تفكري في العمل والشهرة .

---

(٤١) الأهرام : العدد ٢٧١٣١ .

(٤٢) الأهرام : ١٥ ذي الحجة ١٣٨٠ هـ / ٢٩ أيار ١٩٦١ م .

أجل ... سوف تخسر المرأة ما لا يعوضه جاه ولا شهرة ولا مال ولا منصب ، إنها تخسر عشاً سعيداً هادئاً حالمًا ، فتجربة ستين عاماً نضعها أمام مسامع الجميع . فلنتفكّر !!

☆ ☆ ☆

وناحية مهمة عالجها الإسلام بالنسبة للمجتمع : ألا وهي الاختلاط :  
العمل مسموح به للمرأة ولكن بحدود ودون اختلاط ، في المعارك  
الإسلامية خرجت المرأة وشاركت في الجهاد ولكن بجوء ملائكي طاهر من  
الطرفين ، من جند الإسلام ومن خرجن للقرىض وخدمة الجندي .

أاما الانطلاق في الاختلاط والتجاوز به فلا يخلو من أحد أمرين<sup>(٤٣)</sup> :

فهو إما أن يؤدي إلى إثارة الشهوة في الجنسين وزيادة حدتها ، أو :

يؤدي إلى إضعافها وكسر حدتها .

فإذا كان الاختلاط مؤدياً إلى تجاذب الذكر والأنثى على ما ركب في طبيعة كل منها ، ولم تكن هناك حدود لهذا الاختلاط أو نظام مرسوم ، تحول الأمر إلى فوضى لا ضابط لها . وعند ذلك يشيع الأذى بين الناس بشيوع الأمراض التي قدر الله عز وجل أن يضرب بها الذين يقارفون الفاحشة من الزنا ، ويفسد المجتمع ويضطرب نظامه ويترقب شمل جماعته ، ويوج بعض الناس في بعض بتكثر الأحقاد والضغائن بين الآباء الذين أوذوا في بناتهم ، والأزواج الذين أوذوا في نسائهم ، والأولاد الذين أوذوا في أمهاطهم ، وبين المتنازعين

(٤٢) اعتقدنا في هذا البحث على كتاب « حصوننا مهددة من داخلها » للدكتور : محمد محمد حسين .  
الطبعة الثانية ١٣٨٨ / ١٩٦٨ . طبع دار المدار الإسلامية - الكويت فسنذكر فقط أرقام  
الصفحات المقتبس منها .

والمتنازعات والمتنافسين والمتنافات على العشيق الواحد ، وذلك كله مما لا خير فيه وما لا تسعى إليه جماعة من الناس تنشد الوحدة والطمأنينة والسلام ولا تسلك سبيلاً تظن أنه يؤدي إليه ، ذلك هو أحد الفرضين<sup>(٤٤)</sup> .

أما الفرض الآخر فهو أن تجاوز الحد في الاختلاط بين الرجال والنساء ، فكثرة اللقاءات بينهم وبينهن أفراداً وجماعات ، موجب لإضعاف التجاذب بخفوت صوت الشهوة الجنسية وإضعاف حدتها أو تحويلها عن وجهها وأسلوبها على ما يزعم الزاعمون من بعض الباحثين في علم النفس ، الداعين إلى تهذيب الغريرة الجنسية ، أو التنفيس عنها ، ومعنى هذا أن يجد كل من الذكور والإإناث لذتهم في مجرد الاستمتاع بالحديث والنظر ، وإن كان طول التجاول والتقارب يولد في نفوسهم ونفوسهن شيئاً من الإلفة لا تثور معه الرغبة في استمتاع جسد منهم بجسد الجنس الآخر عند رؤيته ، بل مع قربه منه وملاصقته له ، وذلك كله أمر معقول ومحسوس يؤيده المنطق والتجربة ، لأن إلف النفس للشيء وتكرار اعتبارها إياه ، يضعف أثره فيها . فالذي يطيل المكث في مكان عفن تن يفقد الإحساس بعفنه وتننه على مر الزمان ، والذي يدمن شم رائحة زكية يفقد الإحساس بطبيعتها بعد وقت قصير أو طويلاً ، والذي يتعود لمس الأجسام الساخنة أو الشديدة البرودة يفقد الإحساس بحرارتها أو ببرودتها مما لا يطيقه غيره من الذين لم يدمنو ذلك . وكذلك الشأن في الرجال والنساء<sup>(٤٥)</sup> .

والذي يذهب إليه دعاة تهذيب الشهوة صحيح من بعض نواحيه ، وإن كان كثير من الشهوات الجاحمة الجارفة يستعصي على الترويض ، وينطلق إلى الفتوك والافتراض ويفلت زمامه من المروضين . وأغلب الظن أن إدمان الخضوع للتجربة على تعاقب الأيام ، قد ينتهي إلى ما يريده المروضون من دعاة

١١٧ ص (٤٤) .

١١٩ ص (٤٥) في « حصوننا مهددة ... » .

التهذيب . ولكن أي شيء يمكن أن يسمى هذا الذي يسعون إليه ويبذلون الجهد لتحقيقه ؟ أليس هذا هو البرود الجنسي عينه ؟

إذا رأى الرجل المرأة فلم يتر فيه هذا اللقاء ما يثور عادة في الرجال عند رؤية النساء ، وإذا رأها بعد ذلك عارية الأذرع والسوق والصدر والظهر ، بارزة النهود والأوراك فكان قصاري ما يلتذ به هو الحديث والنظر ، ولم يستتبع هذا الحديث والنظر أي اندفاع أو رغبة في ممارسة الصلة الجسدية . وإذا تشابكت الأذرع بالأذرع ، والتقت السوق بالسوق ، ولامت الأجساد الأجساد ، وصدرأً لصدر ، وبطنًا لبطن ، ثم لم يطرأ على الرجل أي تغيير جنسي جسدي ، وكان قصاري ما يستتبعه ذلك كله هو أن تسري في جسده نشوة لا تدفع به إلى الحالة الإيجابية العضوية . أليس يكون قد بلغ ما يسمى بالبرود الجنسي ؟ وهو عند ذلك برود مزدوج يشمل الطرفين كليهما : الرجل والمرأة . ثم أليس البرود الجنسي مرضًا يسعى المصابون به إلى الأطباء يلتمسون عندهم البرء والشفاء من أعراضه ؟ فكيف نجعل هذا المرض غاية من الغايات نسعى إليها باسم التنفس عن الكبت أو تهذيب الغريزة الجنسية ؟ وكيف يكون الحال لو تصورنا هذا الناموس - ناموس تجاذب الذكور وإناث - وقد ( تهذب ) في سائر خلق الله ، فبطل تجاذب السالب للموجب ، أو فتر ، فأصبح من غير المؤكد أن يترتب على التقائهما الشوق الشديد ، والميل العنف الذي لا يقاوم إلى الاندماج الكامل ؟ أليس يفسد الكون كله ؟ ﴿وَلَوِ اتَّبَعَ الْحَقُّ أَهْوَاءَهُمْ لَفَسَدَتِ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ ، بَلْ أَتَيْنَاهُمْ بِذِكْرِهِمْ فَهُمْ عَنْ ذِكْرِهِمْ مَعْرِضُونَ ﴾ [ المؤمنون : ٧١ ] .

إن حدة الشهوة وقوتها سبيل إلى تحسين النسل وداعية إلى إبراز أحسن خصائصه ، وأفضل صفاته ، كما أن فتور الشهوة وبرودتها سبيل إلى ضعف النسل وداعية إلى تدهور خصائصه وانحطاط صفاته<sup>(٤٦)</sup> .

(٤٦) حصننا مهددة ... ص ١٢١ / ١٢٥ .

أدرك الإمام الجليل أبو حامد الغزالي خطر ضعف الدافع الجنسي في كتابه «إحياء علوم الدين» من بين ما سرده في الخصال المطيبة لعيش الزوجين<sup>(٤٧)</sup> : عندما وضح عدم الزواج من القرابة القريبة ، مصداقاً لقول رسول الله ﷺ : «لا تنكحوا القرابة القريبة فإن الولد يخلق ضاويأ» ، وذلك لتأثيره في تضييف الشهوة .

ونتيجة خطيرة لشيوخ البرود الجنسي ، وهي انتشار الشذوذ الجنسي واستفحال دائه ، فهي راجعة إلى أن الرجل الذي ألف أن يقع نظره على مفاتن المرأة فلا يشور ، يحتاج لكي يثور إلى مناظر وأوضاع تخالف ما ألف ، ومصيبيه هذه بالبرود الجنسي تحرمه من الإحساس بذكورته ، فيعاني أشد الألم مما يحسه في أعماق نفسه من الذلة والمهانة ، ويدفعه ذلك إلى أن يحاول تحقيق متعة الاتصال الجنسي وإثباتها من كل الوجه ، عن طريق التقلب بين الخليلات وبائعات الموى والتماس الشاذ الغريب من الأساليب والأوضاع ، رجاء انبعاث ما ركد من ذكورته ، وقد تدفعه مع ذلك إلى إغراق نفسه في المخدرات ، تعويضاً لما فقده من لذة ، أو إلى الإجرام ، أو المغامرة ، إثباتاً لذكورته من وجه آخر .

ومثل هذا الشذوذ يشمل المرأة والرجل على السواء .

ومن لا يقنع إلا إذا وضع أمامه دليل من الغرب ، فإننا نسوق إليه ما يلي :

ورد في «المصور» العدد ١٦٨٩ / ص ٤ : عن الأستاذ ( بيتريم ساروكي ) مدير الأبحاث بجامعة «هارفارد» في كتابه الذي صدر أخيراً بعنوان : «الثورة الجنسية» حيث قرر أن أمريكا سائرة بسرعة إلى كارثة في الفوضوية الجنسية ، كما قرر : أن أمريكا متوجهة إلى الاتجاه نفسه الذي أودى إلى سقوط الإمبراطورية الإغريقية ، ثم الإمبراطورية الرومانية في الزمان القديم .

---

(٤٧) حصوننا مهددة ... ص ١٢٣ / ١٢٤ وقول الغزالي في ج ٤ ص ١٣٢ / ١٣٣ ط لجنة نشر الثقافة الإسلامية .

ويقول في ذلك الصدد : « إننا محاصرون من جميع الجهات بتيار مطرد من الجنس يفرق كل غرفة من بناء ثقافتنا ، وكل قطاع من حياتنا العامة ، وهذه الثورة التي تعبّر بنا آخذة في تغيير حياة كل رجل وكل امرأة في أمريكا أكثر من أي ثورة أخرى في هذا العصر » .

ومن ذلك ما جاء في صحيفة « الأخبار »<sup>(٤٨)</sup> تحت عنوان : عالم أمريكي يقول : « إن المرأة الأمريكية باردة » حيث نقلت ما صرّح به الدكتور جون كيشلر أحد علماء النفس الأمريكيين في شيكاغو ، حيث قال : إن ( ٩٠ ) في المائة من الأمريكيات مصابات بالبرود الجنسي ، وأن ( ٤٠ ) في المائة من الرجال مصابون بالعمق ، وقال الدكتور : « إن الإعلانات التي تعتمد على صور الفتیات العاریة هي السبب في هبوط المستوى الجنسي للشعب الأمريكي »<sup>(٤٩)</sup> .

ومن شاء المزيد فليرجع إلى تقرير لجنة الكونغرس الأمريكية لتحقيق جرائم الأحداث في أمريكا والذي نقلته مجلة « التحرير » العدد ٢٣٤ تحت عنوان : أخلاق المجتمع الأمريكي منهارة ، وهو يشير إلى ارتفاع نسبة تعاطي المخدرات بين الأحداث وانتشار الحانات التي تقدم المخمور وكتب الجنس وقصص الجنس وأفلام الجنس ، وانتشار نوادي العراة بكثرة مخيفة على الشواطئ الشرقية الخاصة .

ومن شاء فليرجع إلى تقرير اللجنة التي شكلها مجلس العموم البريطاني للتحقيق في مشكلة الشذوذ الجنسي ، فانتهت من بحثها إلى اقتراح إياحته بعد الواحدة والعشرين ، وقد نشرته صحيفة « الأخبار » أخيراً<sup>(٥٠)</sup> .

---

(٤٨) العدد ٢٦ ، محرم ١٣٧٧ / ص ٢ .

(٤٩) ص ١٢٦ من « حضورنا مهددة ... » .

(٥٠) ص ١٢٦ من « حضورنا مهددة ... » .

وبالفعل فانه بسبب الاختلاط الذي سبب ما سبب في المجتمع البريطاني ، أصبحت المرأة التي تركت أنوثتها واتصفت بصفات الرجالات تسمى بـ « الجنس الثالث » فهذا الجنس « الثالث » يخالف الرجال طبيعة وتركيباً ، ويختلف النساء وظائف وأعمالاً .

الرجل الذي يكده ويجهد نفسه ويرهقها في العمل خارج البيت ، يحتاج إلى لقمة طيبة ، وبيت نظيف ، وزوجة متزينة يأنس بها ، ويسكن إليها مما يجعله من عناء ، فتسري عنه بعض ما يعتريه من السأم والاجهاد ، وما يترك عنف التعامل مع الناس في نفسه من آثار الضيق .

وكدح المرأة في ميادين الأعمال العامة يصرفها عن رعاية الزوج والولد لأنها ستعود إلى البيت مكدرة مرهقة كالرجل ، فأيتها سيستطيع أن يسرى عن الآخر ؟ وأيها الذي سيتسع صدره لمداعبة البنين ، وهل يصبح الفرد رجلاً كان أم امرأة أو طفلاً إلا ترساً من ترسوس آلة صماء في حياة لا سكن فيها ولا قرار ! .

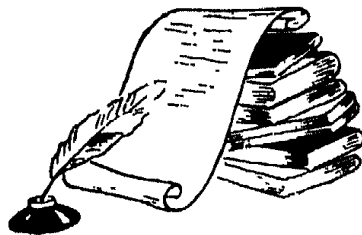
وإذا قيل نعطسل نصف المجتمع ؟ بقلنا : يجب أن يستوعب العمل كل المتعطلين من الرجال قبل أن يسمح لامرأة واحدة بتولي عمل من الأعمال العامة ، فالرجل العامل يحيي نفسه ويحيي في الوقت نفسه امرأة إلى جانبه من نصف المجتمع .

وهناك خطة صهيونية هدم الأسرة في العالم أجمع وضحت أساسها في « بروتوكولات حكام صهيون »<sup>(٥١)</sup> ، ومن المعروف أن « فرويد » رئيس المذاهب النفسية الحديثة التي تستند إلى ما سماه العقل الباطن والتي تجعل « الغريزة الجنسية » محور الشخصية الإنسانية يهودي ، بل لقد كان معروفاً بتعصبه المفرط

---

(٥١) راجع كتاب « الخطر اليهودي » ، بروتوكولات حكام صهيون « ترجمة محمد خليفة التونسي البروتوكولات رقم ٢٠١، ٤٠٢، ٥٠٤، ٨٠٩ .

لليهود ، فلم يكن يختار مساعديه وأعوانه إلا منهم<sup>(٥٢)</sup> ، فهدم الأسرة يكون بوضع المرأة في غير مكانها المناسب لها مع كرامة واحترام ، ووضعها في مكان غير مناسب طبيعياً يسبب ارهاقاً وكدرأً وتعطيلأً لجهود رجال ، إن عملوا عاشوا وعاش معهم نصف المجتمع .



---

(٥٢) راجع « المذاهب المدامنة أفيون الشعوب » للعقاد رحمه الله .

(الجلسة السادسة عشرة)

زوجات محمد

يقف الإسلام الحنيف بعد أن سمع من النائب العام شبهة ركز عليها المستشرقون<sup>(١)</sup> ، ألا وهي : لماذا تزوج النبي ﷺ بهؤلاء النساء كلهن ؟ إنها الشهوة الجنسية ، لقد كانت هذه الشهوة دافعاً للتعدد زوجاته .

**فقال الإسلام مفندًا هذه الشبهة :**

<sup>(٤)</sup> مقدمة : بالنسبة لزوجات النبي ﷺ وتحديد الموقف منها ، اتخذ كثيرون

(١) من هؤلاء المستشرين : موئير ودرمنجمهم وواشنطن إرفنج ولامانس ... من يروج عندهم رخيص الاتهام ، لقد قالوا إن النبي عليه السلام بعد وفاة السيدة خديجة كان قد بلغ الحسين ، وكانت أكبر منه سنًا ، فما كاد يفرق الموت بينها وبينه حتى رجع إلى صباح يطلق له العنان بن يشاء من الزوجات « ص ١٣٧ الإسلام بين الانصاف والمحظوظ » .

(٢) اعتمدنا في هذا البحث بصورة رئيسية كتاب : « نساء النبي » للدكتورة بنت الشاطئ « ط . دار الملال » مع مخالفتها في قصة زواج زينب ، ثم :

- تاريخ الإسلام : ج ١ ، ص ١٧٢ - ١٨٦ للدكتور حسن إبراهيم حسن .
- تاريخ الأمم الإسلامية : ج ١ ، ص ١٥٤ « البيت النبوى » للشيخ الخضري .
- الكامل في التاريخ : ج ١ ، لابن الأثير .
- أسد الغابة ، ط . دار الشعب لابن الأثير .
- تاريخ الطبرى : أبو جرير الطبرى .
- محمد في حياته الخاصة : الدكتور نظمي لوقا ، ط « دار الملال » .

موقفهم بهوى « فنهم من زين له الإيمان والإجلال أن ينْزَهُ الرسول ﷺ عن بَشَرِّيَّتِهِ التي أصر القرآن الكريم عليها ، وأكثر - ﷺ - من تقريرها والاعتراف بها ، ومنهم من أضلَّهُ التَّعَصُّبُ وأعماهُ الحَقْدَ فجعلَ من هذا الجانِبُ في حِيَاةِ نَبِيِّنَا العَظِيمِ ما يُشْفِي غَلَهُ وَيُنْفِسُ عَنْ حَقْدِهِ »<sup>(٣)</sup> .

« وقد قال المستشرقون - بتنوع الزوجات - ما قالوا ، ولم يروا في هذا المجمع بين عدد من النساء تحت رجل واحد سوى مظهر شهوة مسرفة ، وإنَّه لضلال أملأه التَّعَصُّبُ الْأَحْمَقُ والْمُوْيُ الأَعْشَى ، والْخَرَافُ عن النَّهَجِ الْعَلَمِيِّ الَّذِي يُبَأِيُّ أَنْ تَقِيسَ مَسَأَلَةَ تَعْدِيدِ الزَّوْجَاتِ بِمَقَائِيسِ عَصْرِيَّةٍ مُسْتَحْدَثَةٍ صَنَعَتُهَا بَيْئَةُ تَفَصِّلُهَا عَنْ بَيْئَةِ مُحَمَّدٍ » محمد « آباد وأبعاد<sup>(٤)</sup> » .

والغرب اليوم لا يجرؤ أن يدعي أن نظام الزوجة الواحدة عنده يتبع في دقة وينفذ نصاً وروحاً ، ومع هذا يأتي بعض أبنائه فينكرون في جرأة أن يجمع محمد ﷺ بين عدد من الزوجات منذ خمسة عشر قرناً ، في بيئه قد كان التععدد هو نظامها السائد التي لا تعرف سواه إلا في حالات قليلة ولدوافع خاصة ، ولم يكن هذا النظام اختيارياً وإنما قبضت به طبيعة الزمان والمكان في إقليم صحراوي أدنى إلى البداءة ، وفي زمان يسوده نظام القبيلية والبنيون فيه زينة الحياة وفخر المرأة الإنجاب ، وفخر الرجال الولد وعزَّة النفر .

وربما بدا لنا اليوم أن ذلك التععدد كان مظهراً من مظاهر استبعاد المرأة العربية ورقها المزعوم ، وأنه قصد إلى إرضاء الرجال ، ولكنه في الحق ، كثيراً ما ألقى على الرجال عبئاً ثقيلاً مرهقاً ، وأنقذ المرأة العربية من نظام أبغض من التععدد وهو هذا « الرُّقُ العَصْرِيُّ » الذي يعترف بزوجة واحدة ويدع لغيرها - من

(٣) نساء النبي : ص ٦ .

(٤) نساء النبي ، ص ١٩ .

يعاشرهن الزوج - الضياع والهوان ... والمرأة الخاسرة هي التي تدفع الثمن باهظاً ، ويدفعه كذلك مجتمع تعس ، وإنسانية شقية بلقطاء مضيئين ، وصغرى منبودين ، لم يكن يعرفهم المجتمع العربي الذي يستكثر من الأولاد ، ولو عن طريق التبني والاستلحاقي ، بحكم سيادة الرجل واعتزاذه بكثرة النفر .

وبالنسبة لرسول الله ﷺ وتعدد زوجاته فهناك « جانب دقيق غفل عنه كثيرون ... ذلك هو أن الرجال ليسوا سواء ، وقد تؤثر أنثى - راضية - أن يكون لها حظ النصف من حياة رجل ، على أن يكون لها غيره كاماً »<sup>(٥)</sup> ، وقد تنزل امرأة عن شباب العرب كلهم ، وترغب بالزواج من رسول الله ﷺ ، لتكتسب الشرف العظيم ، بأن يسجل التاريخ أنها كانت زوجة عظيم العرب ومنذهم وموحدهم ، فرغبت به « لشخصيته ومكانته ونفوذه » ولقيت انتقامتها باسمه الشريف إلى الأبد .

واليآن لنـَـر الظروف التي رافقت زواج النبي ﷺ من زوجاته :

☆ ☆ ☆

### ☆ خديجة بنت خويلد ☆

« والله ما أبدلني الله خيراً منها ... »

« محمد رسول الله »

عاد ميسرة ( خادم خديجة ) من الشام ، حيث كان مع محمد الشاب في تجارة خديجة ، دخل بلهفة ومتع أذنيها بحديث مثير عن التجارة الموفقة التي قام بها محمد لها<sup>(٦)</sup> فأنصشت إليه حتى إذا ودعها فكرت بهذه الشخصية المثالية - على فقرها ويتهمها وليس بهذا تفاصيل الرجال - ، فكرت وهي التي خبرت الحياة وتزوجت مرتين من

(٥) نساء النبي ، ص ٢٠٠ .

(٦) ابن هشام ، ج ١ ، ص ٢٠٠ .

سادات العرب وأشرافهم : أبي هالة بن زرارة التميمي ، وعتيق بن عائد المخزومي<sup>(٧)</sup> ، وهي التي استأجرت غير واحد من الكهول والشباب ، فما رأت فين عرفت ذلك النط المنفرد من الرجال ، هل تطلب الزواج به وقد ردت عن باهها الخطاب من سادة قريش وسراة مكة<sup>(٨)</sup> ؟ أخبرت خديجة خادمتها « نفيسة بنت منية » بالأمر ، فذهببت « نفيسة » على الفور إلى محمد تسأله لم لا يتزوج ؟ فقال : « ما بيدي ما أتزوج به ... » .

قالت نفيسة على الفور : « فإن دعيت إلى الجمال والمال والشرف والكفاءة ، ألا تجيئ ؟ » .

فما مس سؤالها سمعه حتى أدرك المعنى وقال : « تلك خديجة ورب الكعبة » ومن سواها تدانيها شرفاً وجمالاً ؟ !

وفعلاً لودعته لأجاب ولكن هل تدعوه ؟

لقد دعته فعلاً ، وفي دارها اجتمع القوم ، أبو طالب<sup>(٩)</sup> والمحزنة عما محمد ، وعنها عمها : عمرو بن أسد بن عبد العزى بن قصي . وتزوجها محمد ودام زواجهما ربع قرن<sup>(١٠)</sup> ، فرزقا البنين والبنات : القاسم وعبد الله ورقية وزينب وأم كلثوم وفاطمة<sup>(١١)</sup>

كانت - رضي الله عنها - عوناً لحمد الشاب في أموره ، وموقفها معروفة عند

(٧) ابن هشام ، ج ٤ ، ص ١٩٣ .

(٨) ابن هشام ، ج ١ ، ص ٢٠١ .

(٩) قال أبو طالب في مجلس خطبة خديجة : « أما بعد : فإن محمدًا لا يوازن به فتى من قريش إلا رجح به شرفاً ونبلاً وفضلاً وعقلاً وإن كان في المال قل . فإنما المال زائل وعارية مسترجعة ، وله في خديجة بنت خويلد رغبة ولها فيه مثل ذلك ... » « صور من حياة الرسول » ، دويدر .

(١٠) ص ٤٣ - نساء النبي - د . بنت الشاطئ .

(١١) الإصابة : ج ٢ ، ص ١٦١ ط : دار المعارف بمصر .

نزول الوحي ، فذهبت إلى ورقة بن نوفل ، وكانت أول من آمن واستجاب لمحمد رسول الله ، ولم تمت خديجة : ( إِلَّا وَأَمِينُ الْوَحْيِ يَرْعَى الرَّسُولَ غَادِيًّا رَائِحًا يَذُودُ عَنْهُ الْيَأسَ وَالْإِعْيَاءَ ، وَالسَّابِقُونَ الْأُولُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ يُحِيطُونَ بِنَبِيِّهِمْ مُسْتَبِّلِينَ يَفْتَدُونَهُ بِالْمَهْجَ وَالْأَرْوَاحَ ، وَيَرَوْنَ الْاسْتَشَادَ فِي سَبِيلِ دُعُوتِهِ مَجَدًا وَانْتِصَارًا )<sup>(١٢)</sup> .

وبقيت خديجة ماثلة بين ناظري ( محمد ﷺ ) وستدخل حياته نساء وذوات عدد ، لكن مكانها سيظل أبداً خالصاً لهذه الزوجة الأولى . حتى أن عائشة بنت أبي بكر الصديق - رضي الله عنها - ستشغلها الغيرة من تلك الضرة التي سبقتها ، حتى قالت في يوم من الأيام لرسول الله : « كأن لم يكن في الدنيا امرأة إلا خديجة ! » .

فرد رسول الله : « ... إنها كانت وكانت ، وكان لي منها ولد »<sup>(١٣)</sup> . وكان رسول الله ﷺ إذا ذبح شاة يقول : « ارسلوا إلى أصدقاء خديجة » . فحدثته عائشة في ذلك مرة ، فقال : « إني لأحب حبيبها »<sup>(١٤)</sup> .

وتقول عائشة : « ما غرت من امرأة لرسول الله ﷺ ما غرت من خديجة ، مما كنت أسمع من ذكره لها ، وما تزوجني إلا بعد موتها بثلاث سنين »<sup>(١٥)</sup> .

ويذكر مرجليوث أن مال خديجة هو الذي جذب محمدًا وجعله يتتجاوز عما بينه وبينها من فرق السن ، أما « بلاشير » في كتابه : La Probleme de Mohamed فيرى الماذب : الرقة المتناهية والخنان الغامر ، وأعجب من هذا وهذا « موير » الذي ذكر في كتابه : The Life of Mouhamed and the History of Islam أن محمدًا كان يتهيئ خديجة لمركزها المالي والاجتماعي ، وخاف أن تطالبه بالطلاق .

(١٢) نساء النبي : ص ٤١ .

(١٣) نساء النبي : ص ٤٤ .

(١٤) السبط الثين ص ٢٦ ، الاستيعاب : ج ٤ ، ص ١٨٢٤ .

(١٥) السبط الثين ص ٢٤ ، الاستيعاب : ج ٤ ص ١٨٢٣ .

وفي الحقيقة كذب الجميع بما ادعوا : فخديجة في الواقع هي التي فكرت بمحمد وهي التي طلبت الزواج منه . وكيف كان يمكن أن يفكر بها هو وهي التي ردت كبار الخطاب من سادات قريش ؟ فمن يدعي أن النبي ﷺ تزوجها لمالها إذ هي في الأربعين ، وهو في الخامسة والعشرين ، لم يطلع على التاريخ والسيرة ، فبني مثل هذا الحكم على جهل وقلة دراية وعدم مطالعة .

ووفاء محمد لخديجة بعد موتها أكبر دليل على حبه لها وقام علاقات الحبة والألفة بين زوجين متفاهمين سعیدین ، هل يعقل أن ممداً يخاف أن تطالب به خديجة بالطلاق أيام حياته معها ، وهو الذي يخاصم عائشة فيها بعد وفاتها ، ويأتي عليها أن تنسى ذكرها ؟ كيف يخشى الطلاق منها ، وهو الذي سمى عام موتها « عام الحزن » ؟ وهي السنة العاشرة للبعثة قبل الهجرة بثلاث سنين .

ولتفاهم الزوجين ومحبتهما ، لم يفكرا بالزواج بعدها حتى ساق الله إليه خولة بنت حكيم التي شعرت بالفراغ الذي جرى بفقد خديجة ، فخطبها له « سودة بنت زمعة » .

يقول رسول الله ﷺ : « والله ما أبدلني الله خيراً منها ، آمنت بي حين كفر الناس ، وصدقني إذ كذبني الناس ، وواستني بماها إذ حرمني الناس ، ورزقني منها الله الولد دون غيرها من النساء » .

ثم ما هي الدلائل والأحاديث والسيرات التي استدل منها هؤلاء المستشرقون على ادعاءاتهم المزعومة ؟ وبالطبع فإن هذا تخمين وحدق وتحيز وحكم لا دليل له . فلا يؤخذ به .



## ☆ سودة بنت زمعة :

☆ « والله ما بي على الأزواج من حرص ، ولكنني أحب أن يبعثني الله يوم القيمة زوجاً للرسول »<sup>(١٦)</sup> .

- جاءت خولة بنت حكيم السلمية إلى رسول الله ﷺ تقترح عليه أن يتزوج فقال : « من ... بعد خديجة ؟ »<sup>(١٧)</sup> .

فقالت خولة على الفور : « عائشة ... بنت أحب الناس إليك » . فكر النبي ﷺ : أيرفض بنت أبي بكر ؟ وتأبى عليه ذلك صحبة طويلة مخلصة ، ومكانة لأبي بكر عند الرسول لم يظفر بها سواه ، ولكنه قال : لكنها ما تزال صغيرة يا خولة ، فقالت : تخطبها اليوم إلى أبيها ثم تنتظر حتى تنضج ، ولكن من سيرعا شؤون البيت ، ومن لبنات رسول الله يخدمهن ، فقالت خولة : تتزوج أيضاً : سودة بنت زمعة بن قيس بن عبد شمس القرشية العامرية ، وأمها : « الشموس بنت قيس بن زيد » من بني عدي بن النجار<sup>(١٨)</sup> .

فخطب النبي ﷺ سودة جبراً لخاطرها ، وعزاء لها عن زوجها وابن عمها : « السكران بن عمرو بن عبد شمس » ذاك الذي هاجر إلى الحبشة : « ثم عاد ظنا منه أن قريشاً قد ثابت إلى رشدتها وكفت عن محاربة رجل منها قال : ربى الله ، فإذا الظن ينحى ، وإذا قريش يزداد اضطهادها للمسلمين ضراوة وحقدها عليهم جنونا »<sup>(١٩)</sup> .

(١٦) نساء النبي ، ص : ٤٩ .

(١٧) الطبرى ، ج ٢ ، ص ١٦٢ .

(١٨) الإصابة ، ج ٨ ، السيرة : ج ١ ، ص ٣٥٢ ، الاستيعاب : ج ٤ ، ص ١٨٦٧ ، الطبرى ج ٢ ، ص ١٦٢ .

(١٩) « نساء النبي » ، ص ٥٣ .

ولكنه توفي بعد أيام من عودته ، « وترك أرملة من بعده قد أسلمتها محنّة الاغتراب إلى محنّة الترّمُل . لذلك ما أن ذكرت خولة بنت حكيم « سودة » حتى مد يده الرحيمية إليها ، يسند شيخوختها ، ويهدون عليها الذي ذاقت من نكاح الحياة »<sup>(٢٠)</sup> .

ورضيَت « سودة » أن تخدم بنات رسول الله في سبيل أن ترى نفسها في داره ، ولما جاءت عائشة إلى الدار فساحت لها سودة المكان الأول في البيت<sup>(٢١)</sup> ، وسهرت على راحتها ، ولكن الرسول ﷺ بقي يعطف على سودة وبقيت سودة بقية حياتها في بيت رسول الله ﷺ متنازلة عن ليلتها لغيرها ، راضية بالعبادة والطاعة ، وكل غايتها أن يبعثها الله يوم القيمة زوجاً للرسول ﷺ .

- فزواج رسول الله ﷺ لسودة ، كان جبراً لخاطرها المكسور بعد غربة الحبشة وبعد موت زوجها ، وكانت في سن كبير ، فهل تزوجها الرسول لشهوة ؟

☆ ☆ ☆

### ☆ عائشة بنت أبي بكر :

★ رسول الله : « ما نفعني مال قط ،  
ما نفعنا مال أبي بكر ». .

★ أبو بكر : « يا رسول الله ، وهل أنا ومالِي إلا لك !؟ ». .

اقترحت « خولة بنت حكيم » على رسول الله ﷺ أن يتزوج عائشة . فيتفتح

(٢٠) « نساء النبي » ، ص ٥٤ .

(٢١) « نساء النبي » ، ص ٥٦ .

قلبه عليه السلام لصلة تؤيد ما بينه وبين أحب الناس إليه من صحبة وقربي ، تربطهما معه برباط المعاشرة الوثيق<sup>(٢٢)</sup> .

كانت عائشة مخطوبة لجعير بن المطعم بن عدي ، فهي ناضجة من حيث الأنوثة مكتملة ، بدليل خطبتها قبل حديث خولة بنت حكيم .

وجعير بن المطعم هذا أممٌ مشركة خشيت أن تدخل عائشة ابنتها جعيراً في الإسلام فصارت وابنها في حل من عائشة حذر إسلام جعير على يد الفتاة التي شبّت في دار الإيّان ، فوالدها الصديق وأمها أم رومان .

#### تزوج رسول الله عليه السلام عائشة :

« ولم تدهش مكة حين أُعلن نبأ المعاشرة بين أعز أصحابي وأوفي صديقين ، بل استقبلته كما تستقبل أمراً طبيعياً مقرراً ، ولم يجد فيها أي رجل من أعداء الرسول أنفسهم موضعًا لمقابل ، بل لم يدر بخلد واحد من خصومه الألداء أن يتخد من زواج محمد - عليه السلام - من عائشة مطعناً أو منفذًا للتبرير والاتهام ، وهم الذين لم يتركوا سبيلاً للطعن عليه إلا سلوكه ، ولو كان عبثاً وبهتانا »<sup>(٢٣)</sup> .

ولم ينكروا هذا الزواج بين صبية في سن عائشة وبين رجل يبلغ الثالثة والخمسين . « وأي عجب في مثل هذا ، وما كانت أول صبية تزف في تلك البيئة إلى رجل في سن أبيها ، ولن تكون كذلك آخرها ، لقد تزوج « عبد المطلب » الشيخ من هالة بنت عم آمنة في اليوم الذي تزوج فيه عبد الله أصغر ابنته ، من ترب هالة (آمنة بنت وهب) وسيتزوج « عمر بن الخطاب » من بنت علي بن أبي طالب وهو في سن جدها ، ويعرض عمر على أبي بكر أن يتزوج ابنته الشابة « حفصة » وبينهما فارق السن مثل الذي بين الرسول وعائشة »<sup>(٢٤)</sup> .

(٢٢) « نساء النبي » . ص ٦٠ .

(٢٣) « نساء النبي » ص ٦٤ .

(٢٤) « نساء النبي » . ص ٦٣ . وراجع الطبرى ج ٢ ، ص ١٦٤ .

ولكن نفرا من المستشرقين يأتون بعد نحو ألف وأربعين عام من ذلك الزواج ، فيهدرون فروق العصر والإقليم ، ويطيلون القول فيها وصفوه بأنه ( الجمع الغريب بين الزوج الكهل والطفلة الغريرة العذراء ) ويقيسون بعين الهمى زواجه عقد في مكة قبل المиграة ، بما يحدث اليوم في الغرب المتحضر ، حيث لا تتزوج الفتاة عادة قبل سن الخامسة والعشرين وهي سن تعتبر حقا وقتنا هذا جداً متاخرة في الجزيرة العربية بل في ريف مصر وأكثر مناطق الشرق ، وهو ما أدركه مستشرق منصف زار الجزيرة وعاد يقول :

« كانت عائشة على صغر سنها نامية ذلك النمو السريع الذي تنموه نساء العرب . والذي يسبب لهن اليوم الهرم في أواخر السنين التي تعقب العشرين .. ولكن هذا الزواج شغل بعض مؤرخين محمد ... نظروا إليه من وجهة نظر المجتمع العصري الذي يعيشون فيه ، فلم يقدروا أن زواجها مثل ذاك كان لا يزال عادة آسيوية ، ولم يفكروا في أن هذه العادة لا زالت قائمة في شرق أوربة . وكانت طبيعية في إسبانية والبرتغال إلى سنين قليلة ، وإنها ليست غير عادية اليوم ، في بعض المناطق الجبلية البعيدة بالولايات المتحدة »<sup>(٢٥)</sup> .

ويجب الانتباه إلى نضوج الفتاة في المناطق الحارة بسن مبكر جداً وهو سن الثامنة ، وتأخر الفتاة في المناطق الباردة كشمال النروج والسويد وكندا وسييرية إلى سن الواحدة والعشرين .

ومن دلائل نضج السيدة عائشة عند زواجهها واكتئال غوها : « أنه منذ وطئت قدماها بيت محمد ( ﷺ ) كان الجميع يحسون وجودها ، ولو أن هناك شابة عرفت ما هي مقبلة عليه ، ل كانت عائشة بنت أبي بكر . فلقد كونت شخصيتها منذ اليوم

---

(٢٥) « نساء النبي » ص: ٦٣ و ٦٤ و ٦٥ ، والقول لبودلي في كتابه « الرسول » ص: ١٢٩ من الترجمة العربية .

الأول الذي دخلت فيه دور النبي ﷺ الملحة بالمسجد .. »<sup>(٢٦)</sup>

ودليل آخر على نضجها واكتال نوها أنها كانت تحييب : « في مسألة دقique من مسائل الزينة والتجمُّل » : « إن كان لك زوج فاستطعت أن تنزعي مقلتيك فتضعيهما أحسن مما فاعلي ! » وتكره أن تلقى امرأة زوجها في كابة الحداد فتقول : « لا يحل لامرأة تؤمن بالله أن تحد فوق ثلاثة أيام إلا على زوج »<sup>(٢٧)</sup>



### ☆ حفصة بنت عمر :

\* الصوامة التوأم ، حافظة القرآن  
ال الكريم .

ولعل قائلاً يقول : لماذا تزوج الرسول على عائشة وهو الذي قال لها : يا عائشة حبك في قلبي كالعروة الوثقى ؟ وكانت السيدة عائشة تسأله من وقت آخر : كيف العروة يا رسول الله ؟ فيقول لها : « إنها على حالها لم تتغير ولم تتبدل »<sup>(٢٨)</sup> .

فلا يتصور أن الرسول عليه السلام قد يزوج عائشة إساءة إليها

- ظن بعض المستشرقين أمثال : موير ، وأميل درمنجهم ، وواشنطن ارفنج ، والأب اليسوعي لامانس ، والراهب فيدنتزيو ... واضرائهم من يجهلون حقيقة ما يرمي إليه الإسلام فعابوا على رسول الله عليه السلام زواجه بعد موت

---

(٢٦) (بودلي) في كتابه « الرسول » ص ٩٣ - ١٣٠ .

(٢٧) « نساء النبي » ، ص ٧٦/٧٧ .

(٢٨) الألوسي ، روح المعاني ، ج ٢ ، ص ٧٥٣ .

خدیجہ بغیر امرأة ، عابوا ذلك وما دروا أن هذا الزواج كان لأغراض دینیة وسیاسیة .

تزوج الرسول ﷺ جميع زوجاته بعد موت خدیجہ ( وهو في الخمسين أو بعدها ) . أضف إلى ذلك أنه كان يحب عائشة حبّاً جمّاً ، ولم يتزوج بعدها بأمرأة بجمال أعظم من جمالها ... أصبح بذلك من اليسير أن ندرك أن زواجه كان لأغراض سیاسیة ودینیة فحسب .

وكان من أثر تلك الأغراض الانتفاع بالمحاشرة واتخاذها وسيلة لاجتناب عطف القبائل ، يفسر لنا أن أكثر زواجه كان من قريش سيدة العرب ، كما كان لتألیف القلوب إلى الإسلام دخل كبير في زواجه عليه الصلة والسلام ، أضف إلى ذلك ما كان لرأفته وعطافه ﷺ على من ذل بعد عز من أثر في زواجه ببعض زوجاته <sup>(٢٩)</sup> .

بعد هذا ، لماذا تزوج النبي ﷺ من حفصة ؟

مات زوجها « خنيس بن قيس بن عدي السهمي القرشي » فأراد عمر أن يزوجهها من أبي بكر الصديق ، أو من عثمان بن عفان فعرضها عليها فلم يقبلها ، فدخل عمر إلى بيت رسول الله ﷺ غضباً ، وقال لرسول الله ﷺ ما لقي من رفض الصديق وعثمان ، فابتسم النبي ﷺ وقال : « يتزوج حفصة من هو خير من عثمان ، ويتزوج عثمان من هي خير من حفصة » <sup>(٣٠)</sup> .

وباركت المدينة يد الرسول ﷺ وهي تمت لتكريم عمر بن الخطاب ، وتأسو جرح ابنته حفصة <sup>(٣١)</sup> . باركت اليد التي امتدت لتجعل عمر يفتخر ويتبااهي أنه إن رفض الصديق عرضه ومن بعده عثمان ، فهذا رسول الله ﷺ قد طيب خاطره ،

(٢٩) تاريخ الإسلام ، ج ١ ، ص ١٨٤/١٨٥ .

(٣٠) « نساء النبي » ، ص ١٠٢ .

(٣١) « نساء النبي » ، ص ١٠٤ .

وجاء من هو أفضل منها . فصلى الله عليه وسلم الذي لم يُثني في نفس عمر بن الخطاب أثراً من رفض الصديق وعثمان .

☆ ☆ ☆

### ☆ زينب بنت خزيمة :

☆ عُرِفت بطيبتها وإحسانها حتى  
لُقبت « بَأْمَّ الْمَسَاكِينِ » .

أرملة شهيد استشهد في أحد<sup>(٣٢)</sup> . تزوجها إكراماً لزوجها الشهيد ، فكانه احتضنها وقد بقيت عنده ثلاثة أشهر أو ثمانية فقط ثم ماتت .

يقول « بودلي » عن زواج رسول الله ﷺ بزينب بنت خزيمة : « وما ضمها محمد إلى نسائه إلاً بداع الشفقة ، وما اهتمت عائشة أو حفصة بهذا أبداً وماتت بعد زواجها بثمانية أشهر »<sup>(٣٣)</sup> .

- وصفها المؤرخون العرب بمحبها للمساكين ورحمتها إياهم ورقتها عليهم<sup>(٣٤)</sup> .

- وذكر (بودلي) : « وكانت طيبة خيرة »<sup>(٣٥)</sup>

- وذكر د . هيكل : « ولم تكن ذات جمال ، وإنما عرفت بطيبتها وإحسانها حتى لُقبت بأم المساكين »<sup>(٣٦)</sup> .

---

(٣٢) قيل زوجها عبد الله بن جحش ، وقيل الطفيلي بن الحارث بن المطلب ، وقيل عبيدة بن الحارث ... فهناك اختلاف باسم زوجها .

(٣٣) « بولي » في كتابه الرسول ، ص ١٧٦ .

(٣٤) في السيرة ، ج ٤ ، ص ٩٤ .

(٣٥) - (٣٦) كا في (نساء النبي) ، ص ١١٧ .

والراجح أنها ماتت في الثلاثين من عمرها كما ذكر الواقدي ، ونقل ابن حجر في الإصابة ، وهي سن رأها الحدثون : « متوسطة تخطت الشباب » .

ويقوتهم أن حكمهم عليها بتخطي الشباب وهو بعد الثلاثين أو ما حواها ، يكفي ردًا على ما أطالوا في الحديث فيه من طفولة عائشة<sup>(٣٧)</sup> .

☆ ☆ ☆

### أم سلمة :

★ « هند بنت أبي أمية بن المغيرة »<sup>(٣٨)</sup> .

تزوجها بعد موت زوجها أبي سلمة عبد الله بن عبد الأسد بن المغيرة ، ابن عمّة الرسول ﷺ ، وأخوه بالرضاعة .

هاجرت إلى الحبشة ثم عادت إلى مكة وهبت بالهجرة إلى المدينة ، ولكن المشركين من بني المغيرة منعوها من الهجرة ، وجاء نفر من بني الأسد من أهل أبي سلمة لأخذ الولد « سلمة » من حجرها ، - فخلعوا يده - وانطلق به رهط أبيه ومضى زوجها مهاجرًا إلى المدينة ، وفرق بينها وبين زوجها وابنها . فبقيت تبكي سنة أو قريباً منها على حالمها هذه<sup>(٣٩)</sup> ثم رقوا لحالها وانطلقت إلى زوجها بالمدينة وليس معها أحد من الخلق . ثم توفي زوجها وهي أم لأولاد .

بعد انقضاء عدتها ، طلبها الصديق فرفضت برفق<sup>(٤٠)</sup> ، وتلاه عمر فلم يكن

(٣٧) نساء النبي : ص ١١٧ .

(٣٨) وتسمى : أم سلمة بنت زاد الركب ، لأن والدها « أبي أمية » كان إذا سافر لا يترك أحداً يرافقه ومعه زاد ، بل يكفي رفقة من الزاد - بنت الشاطئ في نساء النبي : ص ١٢٠ .

(٣٩) نساء النبي : ص ١٢١ .

(٤٠) نساء النبي : ص ١٢٥ .

حظه منها غير حظر صاحبه ، ثم خطبها النبي ﷺ فقالت : إنها غيري ، مُسِنَّة ذات عيال ، فأجاب محمد رسول الله ﷺ : أما أنت مسنة فأنا أكبر منك ، وأما الغيرة فيذهبها الله عنك ، وأما العيال فإلى الله ورسوله<sup>(٤١)</sup> .

بلغ النبي ﷺ في اعزازها واعتزاز أولادها ، أنه اختار ولدها سلمة زوجاً لابنة عمها « حمزة : سيد الشهداء »<sup>(٤٢)</sup> .

☆ ☆ ☆

### ☆ زينب بنت جحش :

★ « يارسول الله ما أنا إلا حدى  
نسائك ، ليست امرأة منهن إلا  
زوجها أبوها أو أخوها أو أهلها ،  
غيري ... زوجنيك الله من السماء ».  
زينب

كان زواج النبي ﷺ بزينب بنت جحش لأغراض تشريعية بحتة<sup>(٤٣)</sup> . فقد كان العرب يحرمون في جاهليتهم الزواج بزوجة المتبنى لاعتقادهم أن زوجة المتبني كزوجة ابن من الصلب ، فتزوجها الرسول ابطالاً لهذا الزعم ، وخشى النبي ﷺ من أن يتقول عليه اليهود والمناقفون ، ويرموه بأنه خرج على هذه التقاليد ولكن الله رأى لكل شيء : ﴿فَلَمَّا قَضَى رَيْدَ مِنْهَا وَطَرَا زَوْجُنَاكَهَا لِكَيْ لَا يَكُونَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ حَرَجَ فِي أَزْوَاجِ أَذْعِيَّا إِنَّمَا قَضَوْا مِنْهُنَّ وَطَرَا وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ مَفْعُولاً﴾ [الأحزاب : ٣٧] .

(٤١) السبط الثين : ٨٩ « السبط الثين في مناقب أمهات المؤمنين » للطبرى .

(٤٢) نساء النبي : ص ١٢٦ ، عن الطبرى ٢ / ١٧٧ ، والسبط الثين : ١٦ .

(٤٣) تاريخ الإسلام : ج ١ ص ١٨٥ ، الطبرى : ج ٢ ص ١٦٥ ، الخضري : ص ١٥٥ .

هذا من ناحية ، ومن ناحية ثانية : كان زواج النبي ﷺ من زينب المحافظة على كرامتها بعد زواجها من مولى ، فهي ابنة أميمة بنت عبد المطلب عمّة الرسول ﷺ . خطبها مولاه زيد بن حارثة ، فعزّ على أهلها أن تتزوج من مولى ، وقد وجدت في نفسها حرجاً فقالت : « لا أتزوجه أبداً وأنا سيدة أبناء عبد شمس » .

وكذلك كره أخوها ( عبد الله ) أن تزف أخته الشريفة القرشية إلى مولى من المولاي ، ولكن النبي ﷺ أصرّ على زواج زيد منها ، ونزلت الآية الكريمة : ﴿ وَمَا كَانَ لَمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةً إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمْ الْخِيَرَةُ مِنْ أُمُرِّهِمْ ، وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُّبِينًا ﴾ [ الأحزاب : ٣٦ ] .

وتم للرسول ما أراد من تحطيم فوارق الطبقات وإعلاء كلمة الإسلام . ولكن زينب أظهرت لزيد من الشيم والعظمة مالم يتحمله ، فشكّا ذلك إلى الرسول ، فأمره بأن يتذرع بالصبر وقال له أمراً إياه ﴿ أَمْسِكْ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَاتْقِ اللَّهَ ﴾ [ الأحزاب : ٣٧ ] . ولكن الوحي نزل على الرسول بالطلاق وأمره أن يتزوج بها حسماً لما بين الزوجين من نزاع ، وحرصاً على شرفها ومكانتها أن يضيعا بعد زواجهما بموسى ، وهي من أشرف بيوت العرب ، وللناحية التشريعية وبعد أن أظهر الإسلام تكرير المولى وكيف يعامل الرقيق به .

اخذ المستشرقون والمبشرون قصة غرامية من زواج النبي ﷺ بزينب<sup>(٤٤)</sup> ، وفي الحقيقة فإن النبي ﷺ كانت في نفسه رغبة لجبر خاطرها المكسور حيث

(٤٤) راجع كتاب « ما يقال عن الإسلام » للعقاد ص ٢٥٧ لترى القصة الغرامية التي حاكها وفقها الراهب « فيدينزيو » حول هذا الزواج حيث بدأ بقوله : « كان هناك رجل يسمى سيدوس - زيد - له زوجة تسمى زبيب - هكذا - وكانت هذه أجمل نساء الأرض في زمانها ، وسمع محمد بجمالها الرائع فشفق لها حباً ، وأراد أن يراها ، فقصد إلى منزلها في غياب زوجها يسأل عنه ... » .

أكرهت على الزواج من لا ترضى إذعانًا لأمر الله ورسوله ، أراد النبي ﷺ الزواج منها ليري الناس مثلاً أعلى في «الديمقراطية» التي امتاز بها الإسلام . ويذكر ابن الأثير صراحة<sup>(٤٥)</sup> «أمر الله الرسول - بوجي - أن يتزوج زينب زوج زيد ليعلم الناس أنه لم يعد للتبني حرمة ، وكان عليه السلام يخشى اعتراف أعدائه عليه ، لأن عمله هذا يخالف ما أطبقت عليه عامة العرب ، فأخفى في نفسه ما أمر به من هذا الزواج لذلك كان هناك في الخطاب نوع شدة : ﴿وَإِذْ تَقُولُ لِلّٰهِ أَنْعَمَ اللّٰهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ : أَمْسِكْ عَلَيْكَ رَوْجَكَ وَاتْقِ اللّٰهَ ، وَتَخْفِي فِي نَفْسِكَ مَا اللّٰهُ مَبْدِيهِ ، وَتَخْشَى النّاسَ وَاللّٰهُ أَحَقُّ أَنْ تَخْشَى ، فَلَمَّا قَضَى زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرَأَ زَوْجِنَاكَهَا لِكَيْ لَا يَكُونَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزْوَاجِ أَذْعِيَائِهِمْ إِذَا قَضَوْا مِنْهُنَّ وَطَرَأً ، وَكَانَ أَمْرُ اللّٰهِ مَفْعُولاً﴾ [الأحزاب : ٣٧] .

بيّنت الآية بصراحة أنه ﷺ كان يقول لزيد : ﴿أَمْسِكْ عَلَيْكَ رَوْجَكَ وَاتْقِ اللّٰهَ﴾ ولكن النزاع كان أشد بين الزوجين ، فكان الطلاق ، وأمر الرسول ﷺ بالزواج من زينب للتشريع ، ولكنه أخفى ذلك خوفاً من الحاقدين الحاسدين أن يروا بهذا الزواج مرتعًا خصباً للهجوم ، فأخفى النبي ﷺ هذا الأمر : ﴿وَتَخْفِي فِي نَفْسِكَ مَا اللّٰهُ مَبْدِيهِ ، وَتَخْشَى النّاسَ وَاللّٰهُ أَحَقُّ أَنْ تَخْشَى﴾ تخشى تعير الناس فيقولون تزوج زوج ابنته . فهُدِمَتْ قاعِدَةُ التَّبَّنِيَّ قُولًا وَفَعْلًا : ﴿وَادْعُوهُمْ لِآبَائِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِنْدَ اللّٰهِ﴾ [الأحزاب : ٥] ، ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدًا أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنَّ رَسُولَ اللّٰهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ وَكَانَ اللّٰهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيْهَا﴾ [الأحزاب : ٤٠] .

«فديمقراطية» الإسلام واضحة في هذا الزواج ، زواج محمد رسول الله ﷺ بأمرأة كانت بالأمس زوجة أحد مواليه ، تلك «الديمقراطية» التي وضع النبي ﷺ أساسها بخطبة زينب - وهي بنت عمته وكانت من أشراف العرب -

(٤٥) الكامل في التاريخ : ج ٢ ص ٢١١ .

لزيد وهو من الموالى ، وزينب لو أرادها النبي لَوْلَهُ أو غرام لتزوجها وهي بكر قبل أن يتزوجها مولاه زيد ، فهو يعرفها منذ طفولتها فلقد شهدتها تنمو من طفولة إلى صباً إلى شباب ، وهو الذي خطبها مولاه . والمستشرقون عندما تكلموا أنه عَلَيْهِ السَّلَامُ ذهب إلى بيت زيد فرأها فأعجب بها فcken الحب في قلبه ... كل هذه خيالات لأن رضاها المؤمن عادي في عصرنا الحاضر ، نأبى له أن ينظر إلى زوجة جاره أو صديقه نظرة بشهوة أو بدون شهوة ، فكيف بن زرع الإيمان في قلوب البشر ، وغرس فيها العفة ومراقبة الله ؟ هذا وغفل المستشرقون عن أنها قريبته ونبتت أمام ناظريه .

فالأمر تشريري في الدرجة الأولى ، وجبراً لخاطر مكسور من ناحية ثانية أصبحت « زينب » أم المؤمنين - زوجة رسول الله محمد بن عبد الله عَلَيْهِ السَّلَامُ .

☆ ☆ ☆

### ☆ جويرية<sup>(٤٦)</sup> بنت الحارث :

☆ « سيدة بنى المصطلك » .

كان زواج النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بها لأغراض سياسية ودينية ، أراد الرسول صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الانتفاع بالظاهرة ، واتخاذها وسيلة لاجتذاب عطف القبائل ، إننا نرى زواجه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كان من قريش سيدة العرب ، وكان تأليف القلوب إلى الإسلام دخل كبير في زواجه ، أضف إلى ذلك ما كان لرأفته وعطافه على من ذل بعد عز . إن زواجه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ من جويرية كان تقرباً إلى قومها ، فصار بينها رباط المصاهرة ، وطماع النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يأسalam قومها . لاغياً في زواجه الجمال وهو الذي يقول : « فاظفر بذات الدين تربت يداك » .

(٤٦) كان اسمها « بئرة » قبل أسرها في غزوة بنى المصطلك الذين هم حي من خزاعة .

أسرت جويرية - التي كانت مع والدها «الحارث بن أبي ضرار» الذي جمع الجموع لمحاربة رسول الله - في غزوة بني المصطلق ، فاستأذنت على رسول الله ﷺ ، فدخلت وقالت : يا رسول الله أنا بنت الحارث بن أبي ضرار سيد قومه ، وقد أصابني من البلاء مالم يخف عليك ، فووقيعت في السهم لشابت بن قيس فكانتبته<sup>(٤٧)</sup> على نفسي فجئت أستعينك على أمري<sup>(٤٨)</sup> .

فجويرية تلوذ برسول الله وهي السيدة الحرة الأصيلة ، جاءت تلوذ به لتنجو من مهانة السبي وعار الرّق ، وهو الذي أذل أهلها - مع أنهم هم البداؤون بالغزو - فرق قلبه وهي ببابه قلقة ولا من ينقذها سواه ، فقال لها :

- فهل لك في خير من ذلك ؟ .

قالت : وما هو يا رسول الله ؟ .

فأجاب ﷺ : أقضى عنك كتابتك ، وأتزوجك ! .

فقالت في فرحة غامرة : نعم يا رسول الله .

فقال النبي ﷺ : قد فعلت<sup>(٤٩)</sup> .

### ☆ فما نتائج هذا الزواج السياسي ؟ :

١ - أقبل الناس وبأيديهم أسرى قومها فأرسلوهم أحراراً وهم يقولون : (أصحاب رسول الله)<sup>(٥٠)</sup> .

فما من امرأة أعظم على قومها بركة منها ، أعتق بزواجهما من الرسول ﷺ  
أهل مائة بيت من بيوت بني المصطلق .

(٤٧) مر معنا «المكاتبة» في بحث الرّق ، «راجع المعنى في البحث المذكور» .

(٤٨) نساء النبي : ص ١٥٦ .

(٤٩) نساء النبي : ص ١٥٧ ، عن ابن إسحاق في السيرة (والطبري) والاستيعاب .

(٥٠) نساء النبي : ص ١٥٧ ، عن ابن إسحاق والسبط الثين .

٢ - كرمها الرسول ﷺ بالزواج منه فنجت من عار الاسترقة .  
 ٣ - أسلمت جويرية وحسن إسلامها .  
 ٤ - جاء والدها إلى المدينة وقال للنبي ﷺ : « يا محمد أصبت ابنتي وهذا فداؤها ، فإن ابنتي لا يسمى مثلها ! ».

فقال له الرسول ﷺ : « أرأيت أن أخيرها ، أليس قد أحسنت ؟ ».  
 فأجاب والدها : « بلى ». فأتاها أبوها فذكر لها ذلك فقالت : « اخترت الله ورسوله ». وكما ذكر ابن هشام في السيرة وفي السبط الثين<sup>(٥١)</sup> أن والدها سمع حديثاً من رسول الله مما جاء فيه من فداء ابنته ، فصاح بصوت جهير : «أشهد أن لا إله إلا الله وأنك محمد رسول الله » وأعطاه النبي ﷺ صداقاً قدره أربعين درهماً . وجويرية هذه لم تكن بكرأ عند زواجها من رسول الله ، بل كانت عند مسافع بن صفوان<sup>(٥٢)</sup> .



### ☆ صَفِيَّة بْنَت حَيَّيٍّ :

☆ « عقيلة بنى النضير ».

خرج النبي ﷺ إلى خيبر لتأديب بنى النضير الذين خانوا عهودهم معه أثناء موقعة الخندق . وفعلاً فقد فتحت خيبر . وكان بين الأسرى صَفِيَّة بْنَت حَيَّيٍّ بن أخطب ، وينتهي نسبها إلى هارون أخي موسى ، وأمها « برة بنت سموءل »

(٥١) ابن شام في السيرة : ٤ / ٣٠٨ ، السبط الثين : ١١٧ .

(٥٢) عن نساء النبي : ص ١٦٠ : « كنا جاء في الاستيعاب ٤ / ١٨٠٤ والسبط الثين ص ١١٦ . وفيه كذلك ص ١٢١٧ أنها كانت عند ابن عم لها يقال له عبد الله ، ومثله في سيرة ابن هشام ٣ / ٢٩٦ .

وكانـت صـفـيـة قد تـزـوـجـت سـابـقـاً مـرـتـيـنـ من سـلـامـ بنـ مشـكـمـ ثـمـ خـلـفـ عـلـيـهاـ كـنـانـةـ بنـ الـرـبـيعـ بنـ أـبـيـ الـحـقـيقـ .

وـفـي حـدـيـث عـن أـنـسـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ أـنـ رـسـوـلـ اللـهـ عـلـيـهـ السـلـامـ لـمـ أـخـذـ صـفـيـةـ بـنـتـ حـيـيـ .  
قـالـ هـاـ : « هـلـ لـكـ فـيـ ؟ » .

قـالـتـ : يـا رـسـوـلـ اللـهـ قـدـ كـنـتـ أـتـنـىـ ذـلـكـ فـيـ الشـرـكـ ، فـكـيـفـ إـذـاـ أـمـكـنـيـ اللـهـ  
مـنـهـ فـيـ إـلـاسـلـامـ ؟ .

فـأـعـتـقـهـاـ عـلـيـهـ السـلـامـ وـتـزـوـجـهـاـ ، وـحـسـنـ إـسـلـامـهـاـ . وـفـيـ إـلـاصـابـةـ وـالـسـمـطـ الـثـيـنـ  
وـالـاسـتـيـعـابـ .. أـحـادـيـثـ كـثـيـرـةـ عـنـ حـسـنـ إـسـلـامـهـاـ ، حـتـىـ قـالـتـ وـالـرـسـوـلـ عـلـيـهـ السـلـامـ فـيـ  
مـرـضـهـ الـأـخـيـرـ :

- « إـنـيـ وـالـلـهـ يـاـنـبـيـ اللـهـ لـوـدـدـتـ أـنـ الـذـيـ بـكـ بـيـ » .

☆ ☆ ☆

### أمُ حَبِيبَةُ :

\* « رملة بنت أبي سفيان » .

أـسـلـمـتـ مـعـ زـوـجـهـاـ « عـبـيـدـ اللـهـ بـنـ جـحـشـ الـأـسـدـيـ » وـهـاجـرـ إـلـىـ الـحـبـشـةـ  
وـاستـيقـظـتـ ذاتـ يـوـمـ عـلـىـ حـلـمـ وـرـؤـيـاـ رـأـتـ فـيـهاـ عـبـيـدـ اللـهـ - زـوـجـهـاـ - بـأـسـوـاـ صـورـةـ ،  
وـفـعـلـأـ فـقـدـ اـرـتـدـ زـوـجـهـاـ إـلـىـ التـنـصـارـيـةـ دـيـنـ الـأـحـبـاشـ ، وـحاـوـلـ أـنـ يـرـدـهـاـ مـعـهـ ،  
فـصـبـرـتـ عـلـىـ دـيـنـهـاـ<sup>(٥٣)</sup> ، وـكـادـتـ بـنـتـ أـبـيـ سـفـيـانـ تـهـلـكـ غـمـاـ وـأـسـيـ وـحـسـرـةـ » فـيمـ كـانـتـ  
هـجـرـةـ عـبـيـدـ اللـهـ إـذـنـ ؟ وـفـيمـ كـانـ عـذـابـ الـاضـطـهـادـ ، وـمـحـنـةـ التـشـرـدـ ، وـأـشـجـانـ  
الـاغـرـابـ ، وـمـرـارـةـ التـنـكـرـ لـلـآـبـاءـ وـالـأـجـادـادـ ، وـهـذـاـ هوـ يـصـبـأـ عـنـ إـلـاسـلـامـ الـذـيـ مـنـ

\_\_\_\_\_  
<sup>(٥٣)</sup> نـسـاءـ النـبـيـ : صـ ١٧٦ـ .

أجله احتملت ( زملة ) كل ذلك ، ورضيت أن تذيق أباها عذاب القهر  
والغم »<sup>(٥٤)</sup> .

فإذا تعلم أم حبيبة ؟ : أترجع إلى مكة حيث والدها يعلن حرباً شعواء ضد  
الإسلام الذي آمنت به ؟ وهي في هذا الهم الذي لا يعدله هم ، وحزن وغربة في  
الحبشة وزوج مرتد ، ووطن مهاجر فيه .

في هذه الظروف دخلت خادمة النجاشي إليها تقول : إن الملك يقول لك  
وكلّي من يزوجك من نبي العرب ، فقد أرسل إليه ليخطبتك له ، فلما سمعت « أم  
حبيبة » هذا الخبر ، وهذه البشرى نزعت سوارين لها من فضة فقدمتها إلى الجارية  
حلوة البشري<sup>(٥٥)</sup> ، ثم أرسلت إلى خالد بن سعيد بن العاص بن أمية بن عبد  
الشمس فوكّلته في زواجه ، ودفع النجاشي أربعين ديناراً صداقاً لها .

ف لما عادت من الحبشة أكرمتها رسول الله ﷺ ، وعوضها الله خيراً من زوجهما  
المرتد ، لقد أصبحت « أم المؤمنين » ، ولما سمع والدها أبو سفيان نبأ زواجه قال :  
وهذا الفحل لا يجدع أنفه<sup>(٥٦)</sup> .

لما تزوجها رسول الله ﷺ كانت في الأربعين أو أكثر ، ولقد أخلصت أم  
حبيبة لرسول الله ﷺ إخلاصاً ما بعده إخلاص ، لقد أنقذها من غها وحزنها  
وغربتها .

جاء أبوها إلى رسول الله ﷺ ليجدد صلح الحديبية الذي نقضته قريش ، جاء  
أبو سفيان - والدها - إلى المدينة فجاء إلى أم حبيبة زائراً ، ففوجئت به يدخل  
بيتها ولم تكن قد رأته منذ هاجرت إلى الحبشة - فأراد أن يجلس على الفراش

(٥٤) نساء النبي : ص ١٧٦ .

(٥٥) نساء النبي : ص ١٧٩ . عن السبط الثين : ٩٧ ، والإصابة : ج ٨ .

(٥٦) نساء النبي : ص ١٨١ ، عن السبط الثين : ٩٩ ، استيعاب : ١٨٤٥ / ٤ .

فوثبت أم حبيبة فاختطفت الفراش وطوطه في اعتزاز وإباء ، فقال في صبر : أطويته يا بنية رغبة بي عن الفراش ، أم رغبة بالفراش عني ؟ ، فجاء جوابها لأبيها المشرك : هو فراش رسول الله ﷺ ، وأنت رجل مشرك فلم أحب أن تجلس عليه ، فقال في ألم يفرى كبده : لقد أصابك يا بنية بعدي شر ، وانصرف غاضباً .

وأخيراً ... تزوج النبي ﷺ من أم حبيبة : جمعاً لشملها وتكريماً لخاطرها ، وإنها لوحشة الهجرة وسوء تصرف زوجها . ثم إنه تزوج من ابنة زعيم مكة « أبي سفيان » فهو زواج سياسي أيضاً . فلقد طمع النبي ﷺ أن يجعل زعيم مكة ورأس الشرك فيها إلى الإسلام بالصاهرة .



### ☆ مارية القبطية :

☆ « هدية المقوس » .

جاءت هدية من المقوس عظيم مصر ، مع رسول الله « حاطب بن أبي بلتقة » ، جاءت ومعها أختها « سيرين » وعبد خسي ، وألف مثقال ذهباً ، وعشرون ثوباً لييناً من نسيج مصر ... بلغ الركب المدينة المنورة وفي نفس الشقيقتين ألم للفرقان والغرابة ، فأخذ النبي ﷺ مارية من المدية ، ووهب أختها لشاعره « حسان بن ثابت » .

كان لهذا الزواج صلة رحم مع مصر<sup>(٥٧)</sup> : « الله الله في أهل النذمة ... » ويقول ﷺ : « استوصوا بالقبط خيراً فإن لهم ذمة ورحماً » .

طلب الحسن بن علي من معاوية في مفاوضات الصلح بينهما : أن يرفع

---

(٥٧) راجع نساء النبي : ص ١٩٢ إلى ٢٠٥ .

الخروج عن أهل قرية « حفن » - مسقط رأس مارية - وفيها خُوَّولة إبراهيم « ابن رسول الله » .

لما جاء عبادة بن الصامت رضي الله عنه إلى مصر بعد فتحها ، بحث عن قرية « حفن » وسأل عن موضع بيت « مارية » فبني به مسجداً .

☆ ☆ ☆

### ★ ميمونة بنت الحارث :

★ « آخر نساء النبي ﷺ » .

انتظر المسلمين في المدينة بعد توقيع صلح الحديبية ، العام الم قبل ليدخلوا إلى مكة للعمره ولثلاثة أيام فقط وفعلاً : **ه** لَقَدْ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّؤْيَا بِالْحَقِّ  
لَتَدْخُلُنَ الْمَسْجَدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ أَمْنِينَ مَحْلُقِينَ رُؤُوسَكُمْ وَمَقْصُرِينَ لَا تَخَافُونَ ،  
فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا ، فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِكَ فَتْحًا قَرِيبًا **ه** [ الفتح : ٢٧ ] .

وبالفعل فقد دخل المؤمنون مكة المكرمة هاتين : « لبيك اللهم لبيك »  
فتأثرت مكة بهذا الحشد الذي يهتف هتافاً رجل واحد ، ومادت الأرض تحت أقدام المشركين وأحسوا كأن الجبال الشم الصلاط تكاد تتتصدع من رهبة وجلال الموقف ،  
وتتابع الدعاء « لِإِلَهٍ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ ، صَدَقَ وَعْدَهُ ، وَنَصَرَ عَبْدَهُ ، وَأَعْزَزَ  
جَنْدَهُ ، وَهَزَمَ الْأَحْزَابَ وَحْدَهُ » فما بقي مكي إلا وقد أيقن أن يوم النصر الأكبر للمؤمنين جد قريب .. **هـ** <sup>(٥٨)</sup> .

هذا المشهد المهيب في مكة فعل في النفوس فعل السحر ، فإذا سيدة من أكرم سيدات مكة يهفو قلبها إلى محمد رسول الله ، تلك هي : بُرّة<sup>(٥٩)</sup> بنت الحارث

<sup>(٥٨)</sup> نساء النبي : ص ٢٠٩ .

<sup>(٥٩)</sup> نساء النبي : ص ٢١١ .

الهلالية ، كانت في السادسة والعشرين من عمرها ، مات زوجها أبو رهم بن عبد العزى القرشي فترملت ، فأفضت إلى شقيقتها « أم الفضل » زوجة العباس بالأمر فحمل العباس الخبر لرسول الله ﷺ قائلاً : إنها وهبت نفسها للنبي ، فأنزل الله فيها : ﴿ وَامْرَأَةً مُؤْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ ﴾<sup>(٦٠)</sup> ، [الأحزاب : ٥٠] .

فتزوجها رسول الله ﷺ ، وأسمها « ميونة » ، إذ كان زواجه بها في المناسبة الميونة الغراء التي دخل فيها أم القرى لأول مرة منذ سبع سنين مع المسلمين آمنين .



وأخيراً ...

تزوج النبي ﷺ إحدى عشرة سيدة بعد خديجة منهن ست من قريش وخمس من سائر العرب ، وواحدة قبطية ، فكان النبي ﷺ يرى أن يجمع نساء من قبائل العرب المختلفة ليكون ذلك من باب التأليف لعشائرهن .

لقد صاهر النبي ﷺ أكبر القبائل من قريش وأقوى البطون من سائر العرب ، ثم كانت ظروف معينة أوضحتها بحينها الزواجه من بعضهن كما في : جويرية وزينب وصفية .

تألف القلوب بالصاهرة لم يتبعه النبي ﷺ لنفسه فقط - مع أن لشخصه بالذات بين القبائل مكانة خاصة عند المصاهرة<sup>(٦١)</sup> - بل اتبعه الصحابة بأمر من رسول الله ﷺ . ورد في الطبراني الجزء الثالث الصفحة ٨٣ : أنَّ الرسول ﷺ حين بعث عبد الرحمن بن عوف إلى دومة الجندي قال له : « إنْ أطاعوك فتزوج ابنة ملكهم » ، مما يدل على أن ذلك سياسة من الرسول ﷺ يقيدهم بها ، فلا

(٦٠) أسمها النبي ﷺ فيها بعد « ميونة » .

(٦١) لم يتزوج النبي ﷺ بعد أن استقر له الأمر ودخلت القبائل في دين الله أزواجاً ، ولم تعد هناك حاجة لتأليف القلوب .

يفكرون بنقض عهد ، وكيف ينقضون عهداً بينهم وبين الفاتح مصاهرة وخلوقة<sup>(٦٢)</sup> .

لقد أحال المستشرقون جوانب الإسلام المنيرة ظلاماً ، ولكنه سيقى مخيناً في رؤوسهم ورؤوس من يشارعهم :

- لقد أحالوا صدق النبي ﷺ في سلوكه وفي حياته وفي رسالته وفي عموم دعوته إلى كذب .

- وأحالوا رحمة النبي ﷺ ، ورقة قلبه ، وكثرة شفقته إلى قسوة ، بل جعلوها قسوة بالغة .

- وأحالوا زهده عليه السلام - عبداً نبياً - وتواضعه إلى شهوة جامحة إلى الحكم والسلطان .

- ولكنهم نسوا في ذلك - وغيره - رعاية الحق ، وأمانة التاريخ ، ونصفة الحكم ، ونزاهة العلم ، بل نسوا أبسط قواعد الذوق والمجاملة والأدب في التهجم على منازل الأنبياء ، فما من صفة في نبي إلا وهي في محمد بن عبد الله ، فأين موضوعية وأمانة البحث ؟ .

اتهموا رسول الله ﷺ بالميل إلى النساء بشهوة جامحة ، واتخذوا من تعدد زوجاته دليلاً حسبهم القضية ، وهو دليل واه في ميزان الحكم السليم والرأي القوم ، وقالوا : إنه أباح لنفسه من التعدد والزيادة على أربع في عصمة يده ما حرّمه على المسلمين .. وهذا فيه من المغالطة وإغفال التاريخ ما يسقط معه القول ، فإن الآيات الخاصة بالزواج من أربع ، والتي تؤثر الواحدة خوف عدم العدل ، قد نزلت في أواخر السنة الثامنة من الهجرة ، بعد أن كان النبي عليه السلام قد بني بنسائه جميعاً ، وقد كان العدد قبل ذلك غير محدد بأربع زوجات ،

---

(٦٢) راجع الهاشمي في ص ١٨٤ من كتاب « تاريخ الإسلام » ج ١ .

وإذن فلا مجال للاتهام بتحليل الزيادة على أربع لنفسه وتحريها على بقية المسلمين  
من يشرع لهم<sup>(٦٣)</sup> .

لم يكن النبي ﷺ في عصره ( قبل ألف وأربعين سنة ) الوحيد الذي تزوج  
نساءً كثيرة ، إنه العصر وظروفه . فهذا عمر بن الخطاب رضي الله عنه تزوج في  
الجاهلية :

- ١ - زينب بنت مظعون بن حبيب بن وهب بن حداقة .
- ٢ - مليكة بنت جرول الخزاعي .
- ٣ - قريبة بنت أبي أمية المخزومي . أما في الإسلام فتزوج رضي الله عنه :
- ٤ - أم حكيم بنت الحمرث بن هشام المخزومي .
- ٥ - جميلة أخت عاصم بن ثابت بن أبي الأقلج الأوسي الأنباري .
- ٦ - أم كلثوم بنت علي بن أبي طالب .
- ٧ - فكيهة اليمنية . كنا في الكامل ، أما في الطبرى ف ( لهيّة ) وكذلك  
أوردها الواقدي « ثم أورد ( فكيهة ) .
- وخطب أم كلثوم بنت الصديق ، وأم إبان بنت عتبة بن ربيعة ورفضتاه  
لها بيته<sup>(٦٤)</sup> .

عثمان ذو النورين رضي الله عنه تزوج من :

- ١ - رقية بنت رسول الله .

(٦٣) راجع كتاب « الإسلام بين الجحود والإنصاف » ص ١٣٦ إلى ١٣٩ .

- اعترض بعضهم على لقولي إن زواجه ﷺ بأكثر من أربع ليس خصوصية ، وأنا أصر على ذلك .  
الخصوصية هي عدم الطلاق لا التعدد دون حد ، لأن النبي ﷺ أصلًا تزوج بكل واحدة لهدف  
سياسي أو شرعي ، فمن يطلق منهن بعد التحديد بأربع عام ٨ هـ ؟ فالهدف قائم وطلاق  
إحداهن يثير قبيلتها ، فالخصوصية جاءت من هنا : عدم التطليق وعدم الزواج بعد التحديد عام  
٨ هـ ، وليس الخصوصية التعدد من غير حد !

(٦٤) راجع الكامل : ج ٢ ص ٢٨ - ٢٩ ، والطبرى : ج ٤ ص ١٩٨ - ١٩٩ . ط . دار المعارف مصر .

- ٢ - أم كلثوم بنت رسول الله .
- ٣ - فاطمة بنت غزوan بن جابر بن نسيب .
- ٤ - أم عمرو بنت جندي بن عمرو الدوسية .
- ٥ - فاطمة بنت الوليد بن المغيرة الخزومية .
- ٦ - أم البنين بنت عيينة الفزارية .
- ٧ - نائلة بنت الفرافقه الكلبية .
- ٨ - رملة بنت شهيبة<sup>(٦٥)</sup> .

علي كرم الله وجهه تزوج :

- ١ - فاطمة بنت رسول الله ﷺ « ولم يتزوج عليها حتى توفيت عنده » .
- ٢ - أم البنين بنت حزام الكلابية .
- ٣ - ليلى بنت مسعود بن خالد النهشلية التميمية .
- ٤ - أسماء بنت عميس الحثعمية .
- ٥ - الصهباء بنت ربيعة التغلبية - وهي من سبعة عين التمر - .
- ٦ - أمامة بنت أبي العاص بن الربيع بن عبد العزى بن عبد شمس .
- ٧ - أم سعيد ابنة عروة بن مسعود الثقفيه .
- ٨ - محبة بنت امرئ القيس بن عدي الكلبية<sup>(٦٦)</sup> ( في الطبرى : حياة بنت امرئ القيس ) .

وإذا اطلعنا على تراجم رجال ذاك العصر لرأينا هذا الزواج متعارفاً عليه ولم يكن فيه غضاضة ، فلماذا رأى المستشرقون والمفترضون « النبي ﷺ وحده ، ولم يروا العصر كله ؟ لماذا لم يطلعوا على الظروف المرافقة وينظروا

(٦٥) الكامل : ج ٢ ص ٩٥ ، والطبرى : ج ٤ ص ٤٢٠ - ٤٢١ . ط . دار المعارف مصر .

(٦٦) « الكامل في التاريخ » : ج ٢ ، ص ١٩٩ / ٢٠٠ ، والطبرى : ج ٥ ، ص ١٥٤ / ١٥٥ ، ط : دار المعارف .

بعين العصر ذاك وبروح مجردة ليروا أن النبي « جعلت قرة عينه بالصلة » لا بالنساء ؟ النبي ﷺ « له ساعة مع ربه لا يدارنه فيها ملك أو رسول مرسلاً ولن يستأسد ساعاته مع النساء ... ولكنه الهوى الذي أعمى المستشرقين .

قال « توماس كارليل » في هذا المقام : « ما كان محمد أخا شهوات ، برغم ما اتهم به ظلماً وعدواناً ، وشد ما نجور ونخطئ إذا حسبناه رجلاً شهويأً ، لاهم له إلا قضاء مأربه من الملاذ ، كلا ! فما أبعد ما كان بينه وبين الملاذ أية كانت .. »<sup>(٦٧)</sup> .

فهذه الشبهة - سيادة القاضي - تنهر أمام شرعة الإنصاف وتجنب الإجحاف ، مهما كان جنس المنصف وملته ، فإن الحق لا يبالي بتناه الاعتبارات في سبيل أشرف الغايات ...



---

(٦٧) الأبطال . ص ٨٣ ، نشر دار الكاتب العربي .

( المجلة السابعة عشرة )

## قضية الهجرة إلى الحبشة

☆ ... فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَأُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأُوذِنَا فِي سَبِيلِي وَقَاتَلُوا وَقُتِلُوا، لَا كُفَّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَلَا دُخِلُّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ثَوَابًا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ، وَاللَّهُ عَنْهُمْ حَسْنَ الشَّوَّابِ ۝ . [آل عمران: ۱۹۵]

وقف النائب العام وأخذ يستعرض من كتاب « دراسات تاريخية باللغة الإنكليزية للسنة الثالثة - كلية الأدب - قسم التاريخ في جامعة دمشق ، ١٩٦٣ / ١٩٦٤ ، ص ١٢ ، ٢٢ » قصة الهجرة إلى الحبشة كما وردت عن ابن هشام :

عندما رأى الرسول ﷺ العذاب الذي يقايسه أتباعه ، بينما هو لا يؤذى لكانه عمه أبي طالب . ولما عجز عن حمايتهم من العذاب قال لهم : لماذا لا تذهبون بعيداً إلى أرض الحبشة لأنه يوجد هناك ملك لا يظلمون عنه أحد ، وخرج صحابة رسول الله لأرض الحبشة خوفاً من الفتنة ولينجووا إلى الله بدينهم ، وكانوا عشرة ذكور بالغين على رأسهم عثمان بن مظعون ...

وما عرضه النائب العام : رفضه وجود هجرتين إلى الحبشة حسب الروايات العربية ، واعتقد في تقاشه على المستشرق « غيتاني » وقال : « إن الرأي بوجود هجرتين متفاوتتين ومميزتين إلى الحبشة قد بحثَ من قبل مؤرخين غربيين - بشكل خاص غيتاني - الذي تدين هذه المناقشة التالية لمعالجته بالفضل الكبير » .

وأورد النقط التالية :

١ - كلمات مثل : ( الروايات التقليدية ) ، ( المغامرة الحبشية ) ،  
( الروايات الإسلامية التقليدية ) ...

٢ - في السنة السابقة - لغزو خيبر - رغب محمد بشكل خاص أن يقوي مركزه  
بكسب الدعم من الفئة القليلة الموجودة في الحبشة ، فأرسل لهم رسولاً ليؤكدهم  
الترحيب الحار وليرافقهم في العودة ...

٣ - ثم طرح السؤال التالي : لأي سبب هاجر كثير من المسلمين إلى الحبشة ؟  
فالاعتبارات الآتية الذكر - الفرار بالدين - ولو كانت صحيحة لاتزيد كثيراً  
من فهمنا للشؤون الحبشية ، لأنها ليست من البساطة بالقدر الذي تقدمه الروايات  
الإسلامية التقليدية ، وجواباً للسؤال المطروح : لأي سبب هاجر كثير من المسلمين  
إلى الحبشة ؟ جاءت الإجابة كما يلي :

٤ - ذهبوا لتجنب المصاعب والاضطهاد الذي لاقوه في مكة ، ولكن يصعب  
على الإنسان أن يقنع أن الثقات الأول في الإسلام كانوا قد هاجروا بصورة رئيسية  
لخوفهم من العذاب ، فلديهم سبب ما غير تجنبهم للاضطهاد .

٥ - سبب ثان ممكن للهجرة قد اقترح من قبل العلماء الغربيين وهو : أن مهداً  
خاف على أتباعه من خطر الردة إذا مكثوا في مكة ، فيكونون معرضين إلى ضغط  
أسرهم ، فإنه يمكنهم أن ينكروا إيمانهم الجديد بسهولة .

٦ - إنهم ذهبوا للتجارة .

٧ - هل يكون هذا قسماً من خطة فيها مهارة محمد ؟ هل كان يأمل أن يحصل  
على مساعدة عسكرية ؟

٨ - من الصعب أن نرفض الاستنتاج الذي يعتمد بكليته على السبب  
الخامس ، يعني : وجود انقسام حاد في الرأي ضمن الطائفة الإسلامية الناشئة ،

ففريق بزعامة أبي بكر الصديق ، وفريق بزعامة عثمان بن مظعون ، وعند عودة المهاجرين - يقول الكاتب - : إن مصالحة سريعة نسبياً تمت مع عثمان بن مظعون والآخرين الذين عادوا إلى مكة قبل الهجرة إلى المدينة ، تجعلنا نعتقد أنه - على الأقل - لم يكن هناك انتقاماً كامل بينهم وبين محمد . حتى عادوا في النهاية ليقبلوا قيادة محمد ووضعية أبي بكر الخاصة ، وقاتلوا بشجاعة كمسلمين في بدر .

الإسلام : أيها السيد القاضي : لماذا يعتقد على آراء وأقوال وتحليلات الغربيين ، وندع جانباً كتب التاريخ العربية الإسلامية يعلوها الغبار وبالتالي النسيان ؟

المراجع الغربية لا تعتقد كلها دون تحيص ، ونحن إذ نرفض معظمها لناحية قومية عربية ، لأنها فيها الغث والسمين النادر جداً . فهي ألغى لغاية استعمارية ، ولهدم ذاتيتنا العربية المؤمنة . حتى أن المراجع تفترى بعض النصوص وبعض الآراء على بعض المحققين العرب ، وتتناسى حوادث وحوادث عن قصد ، لأنها لو عرضت خربت لهم كتبهم .

- اطلعت منذ سنوات ، وعلى التحديد في شتاء عام ١٩٦٣ على كتاب « تاريخ الدولة العربية »<sup>(١)</sup> للمستشرق الألماني « يوليوس فلهاوزن » . فإذا المترجم قد دون ملاحظات عديدة منها :

- « رغم الاجتهاد البالغ في البحث عن النصوص ، بقيت مواضع قليلة جداً أشار إليها المؤلف في جاءت الإشارة خطأ في أغلب الظن فلم أهتم إليها » .

ثم كتب المترجم تنبئاً فيه : « إن آراء مؤلف هذا الكتاب تحسب عليه وحده » ، وهذا ما لم يذكره كثير من كتابنا عند ذكر آراء المستشرقين في مؤلفاتهم ، حتى ظهرروا وكأنهم يتبنون هذه الآراء ويروّجون لها .

---

(١) ترجمة الدكتور محمد عبد المادي أبو ريدة ، ومراجعة الدكتور حسين مؤنس .

ثم أورده المترجم ثلاثة عشر موضعاً - على سبيل المثال لا الحصر - كلها دسّ وافتراء لا ترقى إلى الصحة ، ويُمكننا القول إن خمس الكتاب المذكور حواش ذكرها المترجم رداً على الافتراط وتصحيحاً للأكاذيب .

وقد رأيت من قبيل المصادفة الخلوة ، مقاطع كاملة من هذا الكتاب في بعض الكتب التي تبحث في تاريخ العرب والإسلام ، رأيتها كا هي ، حتى دون الإشارة إلى مصدرها ، وعلى ما أظن أنها إذا حسناً الظن جاءت عن حسن نية !!

وما سبق ... كيف يمكن أن نرکن إلى المصادر الأجنبية في كتابة تاريخنا ؟ هل انعدمت مصادرنا العربية الإسلامية التي أخذوا عنها هم بعد رفعهم الموضوعية والعقل الموضوعي ؟ .

هذا .. ويناقش بعضهم تاريخنا وحوادثه ، بعد أن يرفض أن هناك إسلاماً وإيماناً في قلوب الصحابة ، ويتناهى هذا الرابط الذي بني عليه الإسلام وتاريخ الإسلام الأول .

ونحن - أيها القاضي الجليل - إنما نرد الآن على المستشرق « غيتاني » لافترائه على المجرة الحبشية ، وخطئه في التحليل :

١ - من الناحية القومية : لانقبل أن يلهم العابثون بتاريخنا العربي الإسلامي ، فيرفضوا الروايات الإسلامية بدعوى أنها تقليدية ، وذلك لأن رفض تلك الروايات التقليدية سيوصلنا إلى آراء جديدة ستصبح فيها بعد تقليدية لمن سيأتي بعدهم وهكذا ... فتنتج سلسلة لاحصر لها من الروايات التقليدية . ولا شك أن مثل هذا الأمر مرفوض عقلاً .

واعتماداً على ذلك ، فنحن لانقبل أن لا تكون هناك هجرتان ، لورود ذلك في كتب السيرة ، وكتب التاريخ العربية الإسلامية ، وهي مصدر تاريخنا لاكتبهم التي تحمل الكثير من التحامل مما يبعدها عن الموضوعية والنزاهة المطلوبة

في البحث المنهجي التاريخي .

٢ - ونرفض ادعاءهم بأنَّ مُحَمَّداً رغب أن يقوى مركزه في السنة السابقة لغزو خيبر<sup>(٢)</sup> ، وذلك لأنَّ النبي ﷺ لم يكن بحاجة إلى قوة ترفوته ، لاسيما بعد صلح الحديبية ، حيث دخل في الإسلام أقوام كثُر ، مما دعم قوته ومركزه في الجزيرة العربية .

وإذا استخدمنا المنطق والعقل رأينا بطلان دعواهم بأنَّ مُحَمَّداً ﷺ رغب بشكل خاص أن يقوى مركزه بكسب الدعم من الفئة القليلة الموجودة في الحبشة ، وذلك لأنَّ النبي ﷺ قد دخل مكة فاتحاً وحوله عشرة آلاف سيف في السنة نفسها التي عاد بها جعفر بن أبي طالب والقلة من كانوا معه .

فأين حاجة مُحَمَّد ﷺ لهذه الفئة القليلة وحوله كل هذه القوى ؟

٣ - ونرفض أسباب المиграة كما وردت عند الكاتب ، لأنَّه لم يقنع بأنَّ الاضطهاد كان سبباً لتلك المиграة بدعوى أنَّ هذا الأمر ورد في الروايات العربية ، وهو يرفض تلك الروايات ويسقطها تقليدية .

وليأذن لي سيادة القاضي بأنَّه أوضح بأنَّه ليس من سبب أكثر من الاضطهاد يمكن أن يدعو إلى المиграة في كل زمان ومكان .

ومن ذلك أنَّ الاضطهاد الديني الذي ساد إنكلترة بعد اعتناقه المذهب الانجليكياني ، كان سبباً رئيساً في تأسيس أربع مستعمرات من ثلاث عشرة مستعمرة دعيت إنكلترة الجديدة ، وكانت منتشرة على طول الساحل الشرقي لما نسميه اليوم الولايات المتحدة الأمريكية .

فكيف خرج « غيتاني » برأيه الذي ينفي فيه هذا الواقع الحقيقي للمigration ،

---

(٢) وهي سنة ٦ هـ . لأنَّ خيبر كانت في ٧ هـ .

هذا الواقع الذي كان ولا يزال من أهم الأسباب لهجرة الناس<sup>(٣)</sup>؟  
وليأذن لي سيادة القاضي بأن أذكر الكاتب ببعض صور الاضطهاد ولاشك أنه  
يعرفها :

فهل نسي الكاتب أول شهيد في الإسلام ، ألا وهي « شيمية » التي طعنها أبو جهل برمج في بطنهما أثناء تعذيبهما ، أم نسي كيف أمعن المشركون في تعذيب زوجها وابنها عمار ؟

ومَنْ يَكْنِهُ مِنْ بَاحِثٍ تَارِيخَ أَنْ يَنْسَى التَّعْذِيبَ الَّذِي لَقِيَهُ بَلَالُ الْحَبْشِيُّ  
لِيَكْفُرُ بِمُحَمَّدٍ وَيَعُودُ إِلَى عِبَادَةِ الْلَّاتِ وَالْعَزِيزِ ؟

وَكَيْفَ يَعْحُوُ الْكَاتِبُ مِنْ ذَاكِرَتِهِ قَصْصَ تَعْذِيبِ خَبَابَ بْنِ الْأَرْتِ ، وَعَشْرَاتِ  
غَيْرِهِ مِنْ جَاءَ خَبْرُهُمْ فِي سِيرَةِ ابْنِ هَشَامٍ الَّتِي نَقَلَ رَوَايَتَهُ عَنْهُ ؟ .

فِيَا سِيَادَةُ الْقَاضِيِّ : أَلَا تَرَى أَنَّ الاضطهاد سبب كاف للهجرة ؟

قال النبي ﷺ لمن هاجر فارأً بيده من اضطهاد قريش : « لو خرجمت إلى  
أرض الحبشة فإن بها ملكاً لا يظلم عنده أحد ، وهي أرض صدق ، حتى  
 يجعل الله لكم فرجاً مما أنتم فيه »<sup>(٤)</sup> فخرج المضطهدون وهم يعلمون سبب

(٣) راجع كتاب « تاريخ المصور الحديثة » بإشراف الدكتور نور الدين حاطوم ، ص ١١٨ .

(٤) الكامل في التاريخ ، ج ٢ ، ص ٤٥ وما بعدها ، ثم ذكر صاحب الكتاب - ابن الأثير - بحثاً  
كاملًا عنوانه ، « ذكر المستضعفين من المسلمين » .

☆ كا ورد في « حياة الصحابة » محمد يوسف الكنديهلوi ، باب « تحمل الشدائـد في الله » ص :  
٣٨٥ ، ذكر تحمل الصحابة للاضطهاد والعذاب أمثال : عثمان بن عفان ص : ٤٢٢ ، وطلحة بن  
عبيد الله ص : ٤٢٢ / ٤٢٣ ، والزبير بن العوام ص : ٤٢٤ ، وبلال بن رباح ص : ٤٢٥ ،  
وعمار بن ياسر وأهل بيته ص : ٤٢٨ ، خباب بن الأرت ص : ٤٢١ ، أبو ذر الغفارى ص ح  
٤٣٣ ، سعيد بن زيد وزوجته فاطمة ص : ٤٣٧ ، عثمان بن مظعون ض : ٤٤٢ ، مصعب بن عمير  
ص : ٤٤٥ ، عبد الله بن حذافة السهمي ص : ٤٤٦ ، ثم ذكر عامة الصحابة : ٤٤٧ .

خروجهم ، فهذا ابن إسحاق قد أخرج عن عبد العزيز بن عبد الله بن عامر بن ربيعة عن أمه أم عبد الله بنت أبي حُمَّة رضي الله عنها ، قالت : والله إنا لنرحل إلى أرض الحبشة وقد ذهب عامر في بعض حاجتنا ، إذ أقبل عمر فوقف علىٰ وهو على شركه ، فقالت : وكنا نلقى منه أذى لنا وشدة علينا ، قالت : فقال : إنه الانطلاق يا أم عبد الله ؟ قلت : نعم . والله لنخرجن في أرض من أرض الله ، إذ آذيتونا وقهرتونا حتى يجعل الله لنا مخرجا<sup>(٥)</sup> .

ولقد قال جعفر للنبي ﷺ طالباً منه الفرار بدينه من الاضطهاد : « يارسول الله ! ائذن لي أن آتي أرضاً أعبد الله فيها لأخاف أحداً »<sup>(٦)</sup> فأذن له النبي ﷺ بالهجرة إلى الحبشة .

ولنتمعن - سيادة القاضي - في قول جعفر للنجاشي مبيناً سبب هجرة المسلمين إليه « فلما قهرونَا وظلموْنَا ، وشقُّوا علِيْنَا ، وحالوْا بِيْنَا وَبِيْنَ دِيْنِنَا ، خرجنَا إِلَى بَلْدِكَ ، واخترناك عن سواك ، ورغبتنا في جوارك ، ورجونا أن لانظم عندك أهْلَكَ الْمَلْك<sup>(٧)</sup> .

ونرفض ما ذكره الكاتب من أن بعض المستشرقين قالوا إن أسباب الهجرة هي أن مهداً خاف على أتباعه خطر الردة إن مكثوا في مكة ، فأمرهم بالهجرة .

وذلك لأن الكاتب لم يذكر أي اسم من أسماء هؤلاء المستشرقين ، متناسياً صور الاضطهاد حتى قضى الكثير من الرجال والنساء تحت العذاب دون أن يرتدوا عن دين الله ، مستعذين الألَم في سبيل الله ، أما قُتلت سمية ؟ أما صَلَبَ خَبَيْبَ بن عدي بن مالك الأنصاري ، الذي أُسْرَ غدرًا ، وبيع في مكة بعد بدر وهو يبتسم

(٥) حياة الصحابة : ج ١ ، ص : ٥٢٨ / ٥٢٩ .

(٦) حياة الصحابة ، ج ١ ، ص ، ٥١٥ .

(٧) حياة الصحابة ، ج ١ ، ص : ٥٢٠ .

للموت على يد عقبة بن الحارث<sup>(٨)</sup> ؟

أما رد عثمان بن مظعون حماعة الوليد بن المغيرة فضرب حتى فقد عينه ، فقال له في شماتة : ما كان أغناك عن هذا ، فقال : إن عيني الأخرى تحتاج إلى ما نال هذا ، فقال له : هل لك أن تعود إلى جواري ؟ قال : لا أعود إلى جوار غير الله<sup>(٩)</sup> .

وهكذا - سيادة القاضي - هل تقبل أن يكون خوف الارتداد عن الدين سبباً للهجرة ؟ ! .

أما ما أعجب مكابرة المستشرقين ومن والاهم ! فكيف يرتد من يقبل الموت ، ويستعبد التعذيب ؟ وقد آمن فإن ما يناله هو في سبيل الله وحده ، وقد باع دنياه بجنة عرضها السموات والأرض ؟ !! .

٤ - ونحن نرفض رأي الكاتب القائل : بأنهم ذهبوا للتجارة :  
ونحن نسأله : أما طلبتهم قريش من النجاشي ؟ طبعاً نعم ، لم تطلبهم إن كانوا تجاراً .

وهناك أمر آخر وهو أن الحبشة لم تكن السوق التجارية لقريش وإنما كانت تجارتها إما إلى الشام وإما إلى اليمن ، فلو كان هؤلاء تجاراً لذهبوا إلى إحدى هاتين الجهاتين ، لا إلى الحبشة .

ونذكر رداً آخر وهو أن مصادرنا العربية الإسلامية لم تذكر نصاً ما - ولو تلميحاً - يدل على أن أحداً هاجر طلباً للرزق ، فما هو الظن الذي لا يحمل دليلاً ، أليس عجيباً وغير مقبول ؟ .

---

(٨) راجع أسد الغابة ، المجلد الثاني ، ص ١٢١ .

(٩) الكامل في التاريخ ، ج ٢ ص ٥٣ .

٥ - ونحن نرفض رأي الكاتب الذي يقول بأنَّ مُحَمَّداً أراد الدعم السياسي والعسكري من النجاشي ، وذلك لأنَّ النبي ﷺ لو أراد مثل هذا لأرسل فرداً أو فردتين ، ثم عاد إليه بما طلب ، لكن المهمة شملت أُسراً بأطفالها ونسائهم ، ومكث الجميع هناك سنوات ، فالدعم العسكري لو طُلب لتحديد الموقف من الأيام أو الأشهر الأولى بالرفض أو الإيجاب .

كما أن الكاتب لم يذكر دلائله أو إشاراته التي استنتج منها هذا الظن البعيد عن العقل ، وذلك أن المؤرخين - قد يهم وحديثهم - يذكرون : كان فلان يرغب بكلّا وكذا ... بدليل كذا وكذا ، وهذا مالم يتم في هذه التخمينات ، فأين دليل الكاتب في هذا التخمين الرابع !؟ .

٦- أما ما قيل من أن خلافاً حدث بين أبي بكر الصديق وعثمان بن مظعون فه مجرّد النبي عليه السلام عثمان وأبقي الصديق ، فهذا مرفوض من أساسه وأرومته لأسباب عديدة :

لِيْسَ مِنَ الْمُعْقُولَ أَنْ يَوْجُدَ مُثْلُ هَذَا الْصَّرَاعَ وَالنَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَيْنَ ظَهَارِنِهِمْ ،  
وَلَا سِيَّماً وَأَنَّ الشَّارِعَ قَدْ بَيْنَ بَصَرَاهُ أَنْ لَا زَعْمَةَ وَلَا طَاعَةَ إِلَّا لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :  
﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا لِيُطَّاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ ، وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءُوكُمْ فَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ وَاسْتَغْفِرُ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوْ تَجَدُوا اللَّهَ تَوَابًا رَحِيمًا ، فَلَا وَرَبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يَحْكُمُوكُمْ فِيهَا شَجَرَ بَيْتَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرْجًا مِمَّا قَضَيْتَ ، وَيَسْلَمُوا تَسْلِيمًا ﴾ [ النَّسَاءُ : ٦٤ - ٦٥ ]

فكان النبي عليه السلام ينهى أي خلاف بكلمة منه ويرضى المختلفون بمحكمه عليه السلام  
ولا يجدون في أنفسهم حرجاً ويسلموا تسلیماً .

وَكَيْفَ تَقْبِلُ أَنْ يَكُونَ هُنَاكَ صِرَاطٌ مَا بَيْنَهُمْ وَقَدْ وَصَفَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى بِأَنَّهُمْ :  
﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رَحْمَاءُ بَيْنَهُمْ﴾ [الفتح : ٢٩]

فنحن نجزم أنهم - لشدة تراحمهم وتألفهم - ما كانوا ليزعجوا النبي ﷺ بخلاف ؟ وكيف قبل وجود فكرة الزعامة بين المسلمين وقد عرض الباحثون صوراً شتى من زهد المؤمنين بمناصب الحكم والسلطة ، كما ظهر في سير الكثير منهم أنهم تنازلوا عنها إلى من هم أكفاء منهم ؟

وإذا كان مثل هذا الخلاف على الزعامة موجوداً فهل يذكر لنا لم يظهر أثر له بعد وفاته عليه الصلة والسلام ؟

وإذا جاز للكاتب أن يذكر بأن المصالحة قمت سريعة نسبياً ، فهل يقبل أن قوماً يضطرون إلى الهجرة إثر نزاع أو خلاف ، ثم يعودون ببساطة متاهية فيقبلون بمكانة خصومهم ؟

وهل للكاتب أن يظهر لنا لماذا اعاد ابن مظعون « وجماعته » ؟ وكيف قبلوا بزعامة محمد وبنزلة الصديق بين المسلمين ؟ وهم الذين لم يقبلوها من قبل كا يدعى ، أما إذا كان الكاتب يبني أحکامه على الظن دون التحقيق ، فإن رأيه مرفوض بحسب المنهج العلمي للتاريخ .

هذا ... وإن لدينا دليلاً يقطع على الكاتب حجته ، وذلك أن أبو بكر نفسه خرج مهاجراً ، وكان من الممكن أن يغادر أرضه ودياره في سبيل الله لولا أن رده ابن الدُّغْنَةِ .

وإليك - سيادة القاضي - حادثة خروج أبي بكر مهاجراً ليتسنى لك الحكم على افتراءات هؤلاء المتحاملين الذين رأينا بينهم هذا الكاتب .

قالت السيدة عائشة<sup>(١٠)</sup> : « فلما ابْتَلَيَ الْمُسْلِمُونَ ، خَرَجَ أَبُو بَكْرَ مَهَاجِرًا نَحْوَ

---

(١٠) راجع « حياة الصحابة » ج ١ ص ٤١٦ / ٤١٧ ، طبع دار القلم ». الحديث الذي نورده ياخراج البخاري ص ٥٥٢ في البخاري نفسه .

أرض الحبشة ، حتى إذا بلغ بَرْكَ الْغِيَاد<sup>(١١)</sup> ، لقيه ابن الدغنة وهو سيد القارة<sup>(١٢)</sup>  
فقال : أين تريد يا أبو بكر ؟

فقال أبو بكر : أخرجني قومي<sup>(١٣)</sup> فأريد أن أسing في الأرض وأعبد ربِّي .

قال ابن الدغنة : فإن مثلك يا أبو بكر لا يخرج ولا يُخْرِج ، إنك تكسب  
المعدوم<sup>(١٤)</sup> ، وتصل الرحم ، وتحمل الكل<sup>(١٥)</sup> وتقري<sup>(١٦)</sup> الضيف ، وتعين على  
نوائب<sup>(١٧)</sup> الحق ، فأنا لك جار ، ارجع واعبد ربِّك بيديك ، فرجع وارتحل معه ابن  
الدغنة ، فطاف ابن الدغنة عشية في أشراف قريش ، فقال لهم : إنْ أبو بكر  
لا يُخْرِج مثلك ولا يخرج ، أتخرجون رجلاً يكسب المعدوم ، ويصل الرحم ،  
ويحمل الكل ، ويقرى الضيف ، ويعين على نوائب الحق ، فلم تكذب قريش  
بجوار<sup>(١٨)</sup> ابن الدغنة ، وقالوا لابن الدغنة : مَرْأُ أبو بكر فليعبد ربِّه في داره ،  
فليصل فيها وليقرأ ما شاء ، ولا يؤذينا بذلك ولا يستعلن به ، فإننا نخشى أن  
يُفتن نساءنا وأبناءنا ... »<sup>(١٩)</sup> .

وأخرج ابن إسحاق أيضاً بنحوه ، وفي سياقه : « فخرج أبو بكر مهاجرًا

(١١) اسم موضع باليين ، وقيل وراء مكة بخمس ليال .

(١٢) قبيلة مشهورة من بني الهون .

(١٣) وهذا هو سبب الهجرة من فِي مهاجر : « أخرجني قومي » ، وماذا يريد ؟ : « أعبد ربِّي » ولكن  
بحريقة .

(١٤) أي تعطي الناس ما لا يجدونه عندك .

(١٥) الثقل والعيال واليتيم ونحوه ...

(١٦) أي تهيء له طعامه ونزله - لإكرامه - .

(١٧) وهي الحادثة والنازلة والمصيبة .

(١٨) الذمam والuhd والhma .

(١٩) إلى آخر الرواية ص ٤١٨ .

حتى إذا سار من مكة - يوماً أو يومين - لقيه ابن الدغنة ... » ، ثم كما ورد في رواية البخاري .

وبعد أثها القاضي الحكم ... فمن ذا الذي يرضى هذه الفريدة على أبي بكر وابن مطعمون ؟ وأي خلاف بينهما وقد شرع الأول باللحاق إلى حيث هاجر الثاني ؟

أما إذا كان « غيتاني » ومؤيدوه يرفضون تلك الروايات التي سقناها هنا ، فإننا نكرر ما سبق وقلناه من أن مصادرنا العربية الإسلامية هي المرجع الأول والرئيس ، وهي وحدها التي نعتمد عليها في أبحاثنا عن سير دعوتنا ، ولا يمكننا - كلاماً يمكن لأية أمة أخرى - أن نكتب تاريخنا اعتقاداً على تخرصات وافتراءات بثها المستشرقون هنا وهناك .

فهل سمعنا مثلاً أن فرنسة تكتب تاريخها اعتقاداً على رأي المندوه فيه ؟

أم هل يقبل الإنكليز كتابة تاريخهم اعتقاداً على رأي اليابان فيه ؟

فعجبنا لهؤلاء الذين يريدون منا أن نعتمد آراءهم في بحث تاريخنا وقد سبق المنصفون إلى نزاهة مؤرخينا وصواب مناهجهم والتقصي لصحة الأخبار !!

☆ ☆ ☆

وإنقاذاً للحقيقة نقول :

إن النبي ﷺ لم يفكر أن تكون الهجرة إلى إحدى القبائل العربية ، لأنها كانت ترفض دعوته في مواسم الحج إما بجمالية لقرיש ، أو تقسّاً بدينها الوثنى .

كأنه لم يفكر أن تكون الهجرة إلى موطن أهل الكتاب من اليهود والمسيحيين ، لأن كلاً من الجاليتين اليهودية والمسيحية كانت تتنازع الأخرى وتتنافسها على النفوذ الأدبي ببلاد العرب . فهما والحالة هذه لا تقبلان منافساً ثالثاً لا سيما إذا كان من العرب الذين كانوا يحتقرونهم ويقولون فيهم : « ليس علينا في الإسلام في قفص الاتهام (١٩) »

الأُمَّيْنِ سَبِيلٌ » .

أما اليَّن فقد كانت مستعمرة فارسية ، ولم يكن الفرس يدينون بدين سماوي ، فلم يطمئن الرسول ﷺ إلى الاتجاه إليهم ، وقد برهنت الأيام على بعد نظره عليه السلام ، وقد مرّ بنا أن كسرى كتب إلى بادان عامله في اليَّن : « أبعث إلى هذا الرجل الذي بالحجاز رجلين جَلَدَيْنِ من عندك فليأتيا في به » .

وكذلك كانت للحجارة - البعيدة غاية البعد عن مكة - محاذيرها ، حيث كان لقريش صلات وثيقة معها ، ومصالح متبادلة ، وزيارات في أوقات منتظمة ، فإذا علمت قريش بوجودهم فيها طلبتهم ، كما حاولت ذلك مع النجاشي الذي رفض تسلیمهم لتسامحه وقوته خلقه<sup>(٢٠)</sup> .

ولا ننسى أن رد الفعل عند قريش كان إرسال رجلين لإرجاع المهاجرين من الحبشة ، والرجلان هما : عبد الله بن أبي ربيعة ، وعمرو بن العاص ، ولما فشلا في ذلك ، قاطعت قريشبني هاشم وبني المطلب وبقي النبي ﷺ وقومه ومن آمن معه في شِعَابٍ من شِعَابِ مكة ثلاثة سنوات لاقوا فيها ما لاقوا ...

فالعداء فكري عقائدي ، وأما غير ذلك فهو من تخيلات المستشرقين .

وإذا سئلنا عن سبببقاء جعفر حتى السنة الثامنة ، فإننا نجيب بما يلي :

بقي جعفر في الحبشة سفيراً للدولة العربية الإسلامية عند النجاشي ، لا سيما أن الروايات العربية الإسلامية تذكر إسلام النجاشي ، وأنه سمح ببقاء جعفر ومن معه لنشر الدعوة . وما يثبت هذا ، بقاء العباس في مكة وهو مسلم ، فهو لم يهاجر ليكون مع من بقي معه في مكة من المسلمين الذين لم يهاجروا رقباء على تحركات ومؤامرات قريش ، انظر الآية التالية :

---

(٢٠) تاريخ الإسلام : ج ١ ص ٨٧ .

﴿ هُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوْكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَالْهَدْيٌ مَعْكُوفًا أَنْ يَبْلُغَ  
مَحِلَّهُ ، وَلَوْلَا رِجَالٌ مُؤْمِنُونَ وَنِسَاءٌ مُؤْمِنَاتٌ لَمْ تَعْلَمُوهُمْ أَنْ تَطْؤُوهُمْ فَتَصِيبُكُمْ  
مِنْهُمْ مَعْرَةً بَغْيَرِ عِلْمٍ لِيُدْخِلَ اللَّهُ فِي رَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ لَوْ تَزَيلُوا لَعْذَبَنَا الَّذِينَ كَفَرُوا  
مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ [الفتح : ٢٥] .

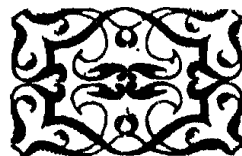
فهناك إذن جماعة من المؤمنين لم يسمح لهم النبي ﷺ بالهجرة لأسباب تتعلق  
بنشر الدعوة ، أو مراقبة تحركات قريش ، أو لبث بعض الأفكار وإشاعتها بين  
صفوف الكفار .

فلا مانع إذن من أن يكون الاضطهاد السبب الوحيد للهجرة إلى الحبشة  
( تماماً كما كان سبباً لإنشاء المستعمرات الإنكليزية في أمريكا فيما بعد ) .

وما الخلاف بين الصديق وابن مظعون إلا سبب موهوم توهمه ( غيتاني )  
بدليل هجرة الاثنين لو لا تعرض ابن الدغنة إلى أبي بكر وهو في الطريق وإجارته  
له .

وأما بقاء جعفر في الحبشة فهو كبقاء بعض المؤمنين في مكة لنشر الدعوة .

☆ ☆ ☆



## ( الجلسة الثامنة عشرة )

### القدر

\* « إن السبق بالعلم ، لا يقتضي  
الجبر ... » .

د . زعبي

النائب العام<sup>(١)</sup> : « إن الإسلام جدد المسلمين بيد عقيدة القضاء والقدر » .

القاضي : ماردك أهيأها الإسلام ؟

الإسلام<sup>(٢)</sup> : يظن بعضهم أن الإيمان بالقدر يعطّل مدارك الإنسان وقواه ، ويجعله يميل إلى الكسل منتظراً ما يمكن أن يأتيه من الغيب . ولاشك أن هذا افتراض على حقيقة الإسلام ، لأننا لو نظرنا إلى القدر في اللغة ، لوجدناها بمعنى جعل الشيء بقياس مخصوص ، أو وزن محدد ، أو وجه معين يجري على سنة معلومة : ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً بِقَدْرِ فَأَسْكَنَاهُ فِي الْأَرْضِ ﴾ [ المؤمنون : ١٨] ، ﴿ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أُنْثَى وَمَا تَغْيِضُ الْأَرْخَامُ وَمَا تَزَادُ وَكُلُّ شَيْءٍ عِنْدَهُ بِمِقْدَارٍ ﴾ [ الرعد : ٨] أي أن لكل شيء من مخلوقات الله سنتاً ونوماً ومقادير منظمة .

(١) وهو في هذه الجلسة مسيو هانوتو وزير خارجية فرنسة « منذ نصف قرن » . ومقاله في مجلة « البرنال » الفرنسية ، راجع « الإسلام بين العلم والمدينة » : ص ٧٥ . ويشارك معه كثيرون أشهرهم المسيو كيمون في كتابه : « باثولوجيا الإسلام » . وواشجتون ارفنج مؤرخ حياة الرسول .

(٢) اعتدنا لهذا البحث المراجع التالية : « بشكل رئيس » :

- ☆ محاضرة لسماحة المفتي العام بتاريخ ١٩٧١ / ٢ / ١٩ .
- ☆ هل نحن مسيرون أم مخربون : للدكتور محمد علي الزعبي .
- ☆ الإسلام بين العلم والمدينة : الإمام محمد عبده .
- ☆ الإسلام دين الفطرة والحرية : الشيخ عبد العزيز جاويش .

وباعتبار الإنسان جزءاً من الوجود ، فلا بد أن ينطبق عليه النظام الذي اقتضته كلمة الله وتقديره : ﴿ مِنْ أَيِّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ؟ مِنْ نُطْفَةٍ خَلَقَهُ فَقَدَرَهُ ﴾ [ عبس : ١٨ / ١٩ ] .

وجاء في القرآن عن تقدير الزمن : ﴿ وَاللَّهُ يَقْدِرُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ ﴾ [ المزمل : ٢٠ ] ، وجاء فيه على التعميم قوله تعالى : ﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَرَهُ تَقْدِيرًا ﴾ [ الفرقان : ٢ ] .

وعلى ذلك فإن عقيدة القدر في القرآن الكريم ، إنما تعلم المؤمنين أن لهذا الكون نظاماً محكماً ، وسنتاً مطردة ، ارتبطت فيها الأسباب بالأسباب ، وأن ليس في خلق الله خلل ولا مصادفات .

والآن لنلق نظرة إلى القرآن الكريم في مسألة اختيار الإنسان ، لنركم هي ضعيفة تلك التهمة التي رموا بها الإسلام وهو منها براء ، ويظهر ذلك في كلام الله سبحانه عن المشركين ، فقد عاب عليهم أن يحتاجوا بأن أعمالهم السيئة إنما كانت يرادها الله سبحانه وتعالى ومشيئته ، فقال جل جلاله : ﴿ سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلَا آبَاؤُنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِنْ شَيْءٍ ، كَذَلِكَ كَذَبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ حَتَّى ذَاقُوا بَأْسَنَا ، قُلْ هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ عِلْمٍ قَتْخَرِجُوهُ لَنَا ، إِنْ تَتَّبِعُونَ إِلَّا الظُّنُونُ وَإِنْ أَنْتُمْ إِلَّا تَخْرُصُونَ ، قُلْ فَلَلَّهِ الْحَجَّةُ الْبَالِغَةُ فَلَوْ شَاءَ لَهُ دَكْمٌ أَجْمَعِينَ ﴾ <sup>(٢)</sup> [ الأنعام : ١٤٨ / ١٤٩ ] [ المعنى المراد بالأية : سيقول المشركون لواء الله ما أشركوا ، أي أنه تعالى شاء أن يشركوا ، ورد الله عز وجل قولهم بمحبتين اثنتين : الأولى : إن الله عاقب المشركين السابقين لسوء فعلهم ، ولو أن أعمالهم السيئة كانت مفروضة عليهم لما عاقبهم عليها ، وإن الاعتذار بالمشيئة نوع من الكذب على الله .

---

(٢) التفسير التالي من « روح الدين الإسلامي » للشيخ عفيف طبارة ص ١٥٢ .

الثانية : إن الله لم يقل مثل هذا القول على لسان أحد من رسليه ، وطالب المشركين بدليل على زعمهم : ﴿ قُلْ هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا ﴾ ، ثم أثبت الله بطلان زعمهم بقوله عز وجل : ﴿ فَلَوْ شَاءَ لَهُدَاكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ واضح من هذا ، أنه لو شاء الله أن يكون الناس على طريق واحدة ، ل كانت هذه الطريق هي طريق الهدى ، ولكن الناس غير محيرين على سلوك طريق بعينها ، وترك سبحانه للإنسان تفضيل أحد الطرقين على الآخر ، وسلوك السبيل الذي يختاره : ﴿ إِنَّا هَدَيْنَاكُمْ سَبِيلًا ، إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كُفُورًا ﴾ [ الإنسان : ٣ ] قوله أيضاً : سبحانه وتعالى : ﴿ وَقُلِ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ ، فَمَنْ شَاءَ فَلِيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلِيَكُفِرْ ﴾ [ الكهف : ٢٩ ] فمشيئة الله تتجلى في إرسال الرسل لهدى الناس وتعليمهم سبيل الرشاد ، والتحذير من سبل الضلال ، ومشيئة الإنسان تتوضّح في اختياره لأحد السبيلين .

والقرآن يثبت في مواضع كثيرة الاختيار والمسؤولية . لا الجمود والتواكل كا يدعى مسيوهانوتو - : ﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فِيمَا كَسَبْتُ أَيْدِيهِكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ ﴾ [ الشورى : ٣٠ ] ، ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ ، وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهِ ، وَمَا رَبُّكَ بِظَلَامٍ لِلْعَبِيدِ ﴾ [ فصلت : ٤٦ ] ، ( فإرادة الإنسان وعمله هما مصدر مثوبته وعقابه ) ، ويعول القرآن على الإنسان والذات في إحداث التغيير : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْيِرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يَغْيِرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ [ الرعد : ١١ ] .

القاضي : ولكن أليس الهدى والإضلal بيد الله ؟ ألا يقول الله : ﴿ هُوَ أَفْمَنْ حَقٌّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ الْعَذَابِ ، أَفَأَنْتَ تُنْقِذُ مَنْ فِي النَّارِ ؟ ﴾ [ الزمر : ١٩ ] ، ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ ، وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ [ القصص : ٥٦ ] فكيف نوفق بين هذا وما قلته فيما سبق ؟

الإسلام : الهدى والإضلal اللذان بيد الله عللها القرآن الكريم بأنها على سابقة استحقاق للعباد وبين أسبابها :

- ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَافِرٌ ﴾ [ الزمر : ٢ ] .
- ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ [ المائدة : ٥١ ] .
- ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ [ الصافات : ٥ ] .
- ﴿ كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبٍ مُتَكَبِّرٍ جَبَارٍ ﴾ [ غافر : ٣٥ ] .
- ﴿ وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلَّا الْفَاسِقِينَ ﴾ [ البقرة : ٢٦ ] .
- ﴿ وَيُضِلُّ اللَّهُ الظَّالِمِينَ ﴾ [ إبراهيم : ٢٧ ] .

فأصحاب هذه الصفات الذميمة لا يستحقون المداية وهم بعيدون عن رحمة الله .

- أما الذين يستحقون المداية فهم أصحاب الصفات التالية :

- ﴿ وَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ يَهْدِي قَلْبَهُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [ التغابن : ١١ ] .
- ﴿ يَهْدِي اللَّهُ بِهِ مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبْلَ السَّلَامِ وَيُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ يَأْذِنُهُ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [ المائدة : ١٦ ] .

- ومشيئة الإنسان ضمن مشيئة الله ، فالإسلام يثبت الاختيار والكسب للعباد ، ولكنهم يعقلون بإرادتهم واختيارهم ماعلمه الله مسبقاً وبهذا نفسر : ﴿ وَمَا تَشَاؤنَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [ التكوير : ٢٩ ] . فأنتم تشاوون شيئاً علم الله مسبقاً بعلمه الأزلي أنه سيكون ، وسبق العلم لا يعني الإجبار .

القاضي : ولكن القرآن ذكر أن كل شيء مكتوب على الإنسان ، وقبل ولادته معروف إن كان في الجنة أم في النار ، سعيد أو شقي : ﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَنْهَرُوهَا ، إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ [ الحديد : ٢٢ ] .

الإسلام : هذا صحيح ولكن لأسوقن هذه القصة :

- مر زيد بفلاح يزرع قحّا في موسم البدار ، ورأى بجانب هذا الفلاح فلاحاً آخر ، ترك أرضه ونام في موسم البدار ، رغم توفر المحراث والقوة على البدار ... فمضى زيد وهو يقول : سيحصد الفلاح الأول بعد ستة أشهر قحّا ، وسيغنى ويسعد بمحصوله .. أما الفلاح الثاني ، فبعد أشهر أيضاً سيحصد شوكاً وحنظلاً وشعابين .

ولقد تحقق ماقاله زيد بعد ستة أشهر ، فهل هو الذي أجبرهما على فعلتها ؟ أم أنه علم النتائج مسبقاً ، لاطلاعه على البدايات ، وحدث ماتوقعه تماماً ؟ .

وعلى ذلك فهل يعني أنه أجبرها ؟ ، ماأظن أحداً يقول ذلك أو يقبله .

- وكذلك قوله تعالى - والله المثل الأعلى - فإن علمه سبق بما سيختار الإنسان : ﴿ إِنَّا هَدَيْنَاكُمْ سَبِيلًا إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ [ الإنسان : ٣ ] فالله يعلم مصير الإنسان : ﴿ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَأَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ [ الحديد : ٢٢ ] .

هذا ... وقد فسر المفسرون كلمة - كتاب - هنا بعلم الله ، أي أن كل شيء من خير أو شر ، في الأرض أو في الأنفس هو في علم الله قبل الخلق ( فنبرأها : أي نخلقها ) . وفي تتبة الآية : ﴿ لِكَيْ لَاتَّأْسُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَقْرَحُوا بِمَا أَتَاكُمْ وَاللَّهُ لَا يَحِبُّ كُلُّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴾ [ الحديد : ٢٣ ] ، وهو أن لا يتسرّع الإنسان ولا يهلكه الحزن إذا ما أصابه شر ما ، أو إذا عمل ولم يفلح .

كما أن كون هذا إلى النار وهذا إلى الجنة ليست « يانصيباً » ، بل هو استحقاق بعد وجود الإرادة والعقل ، بدليل أن الجنون لا يحاسب « إذا أخذ ما أوهب أسقط ما أوجب » . ويقول ابن قتيبة في هذا المعنى : « هذا من باب العلم ، أي علم الله أن فلاناً سيعطى الحرية والاختيار ، فيختار ما يفضي للسعادة وفلاناً سيعطاهما فيختار سبيل الشقاء » <sup>(٤)</sup> .

---

(٤) راجع « هل نحن مسيرون أم مخربون ؟ » : ص ٢٣ .

القاضي : ولكن عقيدة القدر جعلت المسلمين متواكلين !

الإسلام : « إن نظرة قليلة فيها مضى من تاريخ المسلمين يوم كانوا متوكلين على الله تعالى - لا متواكلين - تلجم هؤلاء المتكلمين على الإسلام وتلزمهم الحجة بأن ما طرأ على المسلمين فيما بعد ، لم يصبهم إلا بعد أن تركوا التوكل على الله ، فلم يعملا بما أرشدهم إليه من وجوب الأخذ بالأسباب العادلة ، فإنه سبحانه وتعالى خلق الأسباب والسببات ، وخلق ما بينها من لحمة السببية ، فالقياس تلك الأسباب لا ينافي التوكل في شيء ، بل إنه التوكل نفسه ، وتفسير أولئك الناس للتوكيل بالتفويض المطلق ، والتقاعد عن الكسب والتحصيل - بما أفضى بهم إلى الأضلال - إنما منشؤه الجهل بلغة القرآن الكريم .

ويرشدنا الرسول - وهو سيد المتوكلين - سواء بسيرته وأعماله أم بالقرآن الكريم إلى أن لكل شيء سبباً لا يمكن الحصول عليه إلا باتخاذ ذلك السبب ، أو ما سمعنا قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا خُذُوا حِذْرَكُمْ ﴾ [ النساء : ٧١ ] ، وقوله : ﴿ وَأَعِدُّوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الْحَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوُّ اللَّهِ وَعَدُُّكُمْ ﴾ [ الأنفال : ٦٠ ] . ونحو : ﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فِيمَا كَسَبْتُ أَيْدِيكُمْ ﴾ [ الشورى : ٣٠ ] ، إلى غير ذلك من الآيات <sup>(٥)</sup> .

القاضي : ولكن النبي ﷺ قال : « لو توكلتم على الله حق التوكل لرزقكم كا يرزق الطير ، تغدو خاماً وتروح بطاناً ». أليس هذا تواكلاً يثبت ادعاء المسيو هانotto ؟ !.

الإسلام : لا ، إن هذا لا يثبت ادعاء المسيو هانotto ، لكنه يصدمه بحقيقة :  
فلو تمعنت بها القاضي في الحديث جيداً ، لتجلى لك الأمر واضحاً لا لبس

---

(٥) راجع الإسلام دين الفطرة والمرية : ص ٦١ / ٦٢ .

فيه . إن النبي ﷺ لم يقل لرزقكم كا يرزق الطير ، تكث في أوكارها والله يرسل إليها أغذيتها ، بل قال : « تغدو خاماً وتروح بطاناً » فهي تسعى من الصباح حتى المساء ، وتعمل بكل جد طيلة النهار ، تخرب من عشها للبحث والتغتيل عن الرزق بصدق ، ثم تتوكل على الله ليبقى القلب معه ، متعلقاً به سبحانه ...

ولو أن من قال الحديث - عليه أفضل الصلاة والسلام - أراد منه تعطيل العمل لاتكاً واكتفى بالتسليم للقدر فقال : إن من يكفل لي النصر يكفيني التعب ، وضمان الله لاعلاء كلمة دينه يغبني عن التعب والنصب ... ولكنه على العكس زاد وعد الله نبيه نشاطاً ، فمن معركة إلى معركة ، وما انتقل إلى الرفيق الأعلى إلا بعد أن حرر الجزيرة العربية كلها . وجاء من بعده أصحابه ، فلم يتواكلوا ، ولم يتتكلسوا ، بل عملوا حتى انتشر الإسلام وتحررت الشعوب إلى قرب باريس مدينة « هانوتو » صاحب التهمة .

القاضي : ولكن الإسلام عرف القدرة أو الجبرية في عصر من أعصره ؟ ! .

الإسلام : أجل . ولكنها فرقة عبرت ، وليس دليلاً على الإسلام ، بل الإسلام دليل عليها . الإسلام يناقش منهاجاً وفكراً ، لا أشخاصاً تبنوه وأخطئوا عن حسن نية أو سوءها .

ولقد وقف الإمام أحمد بن حنبل<sup>(١)</sup> لهذه الفرقة بالمرصاد ، ولو استكان المسلمون لهذه الفرقة العارضة لما وصلوا إلى تلك الدرجة العالية في العلوم والفلسفة والاجتاع .. ولما وصلوا إلى ما وصلوا إليه من حضارة سطعت على الغرب .

القاضي : ولكن القدر يعني الاستسلام للنوازل ، فقد ذكر المؤرخ الجبرتي

---

(١) الإمام ابن حنبل : ( ٨٥٥ - ٧٨٠ م ) .

الذي عاصر حملة نابليون على مصر ، أن الفرنسيين أوهموا المصريين أن احتلال مصر قدر ، ومثل هذا فعله الفرنسيون في الجزائر ، لقد أوهموا الناس أن عليهم تحمل القدر والاستسلام له و (إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ) [البقرة : ١٥٣] .

الإسلام : ألا ترى معي - سيادة القاضي الحكيم - أن الاستسلام للنوازل ليس بمعنى القدر ، وإن كان قدرًا فيجب أن ندفعه بقدر يقابله ليعاجله ، أما دفع المسلمين قدر الطاعون بقدر الحجر الصحي ، وقدر حصار المدينة المنورة بقدر حفر الخندق ، وقدر تعنت المشركين بقدر معركة بدر .

الجوع قدر والطعام قدر ، فتدفع الجوع بقدر الطعام ، مجيء نابليون قدر ، وحربه وإخراجه من البلاد أليس قدرًا ؟ فتدفع قدر الاستعمار بقدر الجهاد . شرب الماء قدر ، وجلد سيدنا عمر رضي الله عنه لشاربه قدر ، أما قال للشارب : هذه قدر هذه ؟

ولعلنا نذكر أن النبي ﷺ لم يتذرع إلى القعود عن العمل اتكللاً على الله ، بل طلب من الناس أن يعملوا أي عمل ولا يقعدوا مع الفقر والحرمان ، فهو القائل : لئن يأخذ أحدكم حبله فيحتطلب حزمة من الخطب فيبيعها ، خير له من أن يسأل الناس أعطوه أو منعوه .

ولقد مرّ بنا في سيرة عمر قوله لبعض المسوكلين : ... وقد علمت أن السماء لا تنظر ذهباً ولا فضة .

- ولعل من المشهور تلك الحادثة التي قال فيها النبي ﷺ لناس تكفلوا بعابد متنسّك : لكم أفضل منه .

- وما أكثر الشواهد على نبذ التواكل والقعود عن العمل أو اليأس والكسل ، وقد قال المثل العربي : لو لا الأمل بطل العمل ، فسبحان الله عما يصفون .

أما الصبر فليس إلا على ما لا يستطيع الإنسان دفعه .

وما يلاحظ عند القدريين الجبريين أن كل واحد منهم قادر على كل شيء إن كلف أحداً بشيء ، وهو قدرى جبى يزعم أن الإنسان مسير إن كلف بشيء ، فهو ذو شخصيتين ، فهو في أعمق نفسه مقتنع بالتخير ، أما لفظة التسيير فهي على لسانه فقط ! وبرغم هذا فإنك إن وكرته وكراة فيها عزم وقلت له هذا قدر ، نسي القدر ، وقام يدفع القدر بالقدر ، هب للضرب والقتال ولا يؤمن بالقدر الأول وحده .

القاضي : إذن من أين جاءتكم هذه التهمة ؟

الإسلام : جاءتنا من مصادر ثلاثة :

١ - من مصدر يهودي : فهناك فرقة من اليهود مرضت بمرض الجبر المطلق وأسمها « الفريسيون » .

٢ - ومن مصدر هندي صيني فارسي : فالبرهمية والبوذية والمذكورة تبرر القدر ، وترضى به ، لذلك نرى أن « جهنم بن صفوان » أحد أركان الجبرية قد وجد في خراسان أنصاراً له .

٣ - ومن مصدر يوناني : فقد أقر اليونانيون الجبر ، حتى أن سواد الناس في بلاد الإغريق سلموا تسلياً مطلقاً أن الحرب اليونانية الطررلادية « جبر وقدر » من الآلهة .

القاضي : وما فائدة عقيدة القدر ؟

الإسلام : الإيمان بالقدر للرضا بما حصل بعد تعاطي الأسباب ، والرضا يوصل إلى الراحة ، والراحة توصل إلى السرور وعدم الحزن ، فنصف الأمراض من الهم والحزن ، ومن النكد والأرق ، وقد قيل : « الْهَمُّ نِصْفُ الْهَرَمِ » . كما أن أمراض القلب وتصلب الشرايين من الهم والحزن والكدر والخوف ... والإيمان بالقدر يذهب هذا كله « لكي لا تأسوا على ما فاتكم » ، « احرص على

ما ينفعك واعمل وأحسن واستعن بالله ولا تعجز ، وإن أصابك شيء فقل قدر الله  
وما شاء فعل ، ولا تقل لوفain لو تفتح عمل الشيطان ... » .

ولذا فإن المؤمن بالقدر يقول عند المصيبة : يا رب أخذت ولدي وأبقيت  
إيعاني ، أخذت زوجي وبقيت أنت لي ... فإذا رأى الله من عبده هذا جعل له من  
ضيقه فرجاً . فإن حدثت خسارة لا راد لها ، فتلك مصيبة ، وإن رافقها الحزن  
تصبح مصيبيتين : خسارة وحزن .

فإليمان بالقدر هنا ، ليرضى الإنسان بمحنة واحدة نزلت ، وليس على إلى  
ما هو آت بأمل جديد : ﴿ وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيِّرِي اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ هـ﴾  
[التوبة : ١٠٥] ، فالدعوة إلى العمل من أساس العقيدة . بل هي مما يفتخر به  
المؤمن يوم تسود وجوه وتبيض وجوه .

ومن ذلك ما خاطب به الله تعالى مريم وهي في أضعف حالة ، ألا وهي ساعة  
الحاض والولادة . فهو لم يبعث إليها برزقها ويطلب منها أن تتناول هذا الرزق ،  
 وإنما خاطبها بقوله : ﴿ وَهَذِي إِلَيْكِ بِجَذْعِ النَّخْلَةِ تَسَاقِطُ عَلَيْكِ رَطْبًا جَنِيًّا ،  
فَكُلُّي وَاشْرِبِي وَقَرِّي عَيْنَاهُ هـ﴾ [مريم : ٢٥ - ٢٦] ولو كان يدعو إلى الاتكال لبعث  
إليها رزتها ، أو لما جعلها تشعر بألم الجوع . ولكنها دعوة صريحة إلى الحركة  
والعمل ، ونبذ التواكل والكسل . فالرزق وإن وجد ، إلا أنه لا يأتي إلا بالعمل  
والجهد . وهذا مبدأ الإسلام ودعوته ، فهل بعد ذلك من قول أو افتاء ؟ ..

ومن فائدة الإيمان بالقدر البحث في نظام الكائنات والتعرف على سنن الله في  
الخلوقات ، وطلب الأشياء من أسبابها ، فالمرض قدر ، والبحث في اللقاح والدواء  
قدر يدفع القدر الأول ، الكهرباء قدر ، واستخدامها لطرد الظلام وتشغيل  
المعامل قدر ، فيضان النهر قدر ، وإقامة سد ينظم جريان النهر ويدفع الفيضان  
قدر ، برد الشتاء قدر ، ولبس الصوف وإيقاد المدفأة قدر . وحر الصيف قدر ،

تغير اللباس وتشغيل المكّيف قدر .. فالقدر يوافق العمل ولا يمنع من الفكر والبحث بل يحث عليهما .

القاضي : إذن لمَ هذا الجمود والتأنّر اللذان أصابا المسلمين ؟

الإسلام : أيها القاضي ، الدين برنامج إلهي لتحقيق أوسع معاني السعادة في الإنسان في دنياه قبل آخرته ، في نفسه وجسده ، في صناعته وزراعته ، في وطنه وعالمه . ليس الدين تقاليد وحركات وتقىمات ، فشل هذا الدين دين ميت كا هي حال المسلمين اليوم ، تدينهم حركات جسد ليس معها حس روحي ، وحركات لسان ليس معها حس عقلي وفكري ... حركات جسد ولسان تصدر من جمود وموت ...

- أما المسلمون الأوّلون فقد فقهوا أو عرفوا حقائق الدين ، ثم اقادوا للأحكام ، ثم استسلموا للأقدار ليس استسلام التواكل المهمل ، بل استسلام المؤمن بالقدر عند نزوله لا قبل نزوله وهو جالس ينتظر ، عقيدة القدر كانت قوة دافعة إلى الأئمّة : جهاد ، فتوح ، استشهاد ... هذا كله عمل وجد وسعي ، فإن حدثت مصيبة فالإيمان بقدرة الله لمواساة النفس وطرد الهم والغم والحزن .

وتأخر المسلمين ما سببه ؟ إنه فقدان الشيخ العالم المرشد المربّي ، صاحب العقل الحكيم والوعية في العلم ، الفيلسوف واسع الاطلاع . فقدان المربّي المزي للنفس والروح ، فقدان المعلم الذي يفهم المسلمين معنى القضاء والقدر حق معناه ، فقد استعمل القدر اليوم استعمال القرآن للغناء ونسيان معناه ، كحركات الصلاة ونسيان الصلة الروحية مع الله فيها . ولا نعني بالمرشد المربّي الذي يعلم الفقه وأحكام التجويد - فقط - لا ... نعني به الذي يعلم النهوض في الأمة بل بالعالم أجمع . نعني به الذي يسير أمّام الأمة في جهادها ، نعني به الذي يغرس الشّفاعة والمحبة وعشّق الله مع تزكية النفس في الشعب كلّه ، لا نعني به الذي يقول للناس أقعدوا فلن يصيّبنا إلا ما كتب الله لنا ، بل يقول قوموا ندفع القدر بالقدر ، هو

الذي يفهم الناس أن للقدر وقتاً كاً أن للصلوات الخمس وقتاً معيناً لا يجوز تأديتها قبله ولو بدقائق .

المسلمون متاخرون لأن الإيمان فقد من القلوب وصار وراثياً ، كابن الطبيب الذي ادعى أنه طبيب بعد وفاة والده دون أن يتعلم أو يدرس الطب ، فالعلم والإيمان لا يورثان .

الإسلام بحاجة إلى من يبنيه في النفوس ، والذي يبنيه هو الشيخ العالم الوارث ، وصفته أنه يصنع الإنسان العظيم ، فيجعل الصعلوك بطلاً ، يدبر عقله أمة ويتسع شعوباً بعد أن دخل مصنع الأبطال والعباقرة ... يجعل الأمة حية في أخلاقها ووحدتها ورخائها ، يجعلها عظيمة في العلوم كلها ... وإن كان البحر شقّ لموسى فهو يشق بحور العلوم كلها للعالم أجمع .

فإذا وجد المربى ، طرد الخرافات والتواكل من النفوس ، وبعث العلم والتقدير والعمل مع الاعتزاد على الله ... فيصير العربي المسلم اليوم هُم العالم أجمع ، ولو بقي المسلمين كأولئك المسلمين لصنعوا الطائرات قبل أوروبا ولاكتشفوا القمر وغزوا الفضاء .

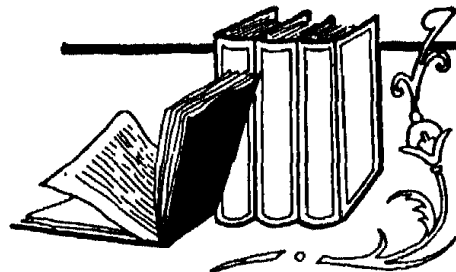
رَبِّ مَيْتٍ قَدْ صَارَ بِالْعِلْمِ حَيَا      وَمَبْقَى قَدْ مَاتَ جَهْلًا وَغَيْرًا  
فَاقْتَنُوا الْعِلْمَ كَيْ تَنَالُوا خَلْوَدًا      لَا تَمْدُوا الْحَيَاةَ بِالْجَهْلِ شَيْئًا  
سيادة القاضي ، إن «الحلقة المفقودة» بين الإسلام والمسلمين اليوم ، العالم الحكيم المنتج ، الذي افتقدناه وأضحي أندر من النادر ، عندما أصبح الصوفي راهباً ، والفقير جامداً بمذهبـه .

«الحلقة المفقودة» العالم الحق ، الذي يملأ النفوس فضائل ، والعقول حكمة .  
لَا هُمْ لِهِ إِلَّا اللَّهُ : صَلَاحًا وَتَقْوَى ، ذَكْرًا وَيَقْظَة ، إِخْلَاصًا وَسُلُوكًا ، فَهُمْ  
وَتَطْبِيقًا ، حَبَّا وَصَفَاء ، يَتَسَامِي فَوْقَ كُلِّ خَلْف ، لِيُوَحِّدَ الْقُلُوب ، وَيَجْمَعَ  
الْمُسْلِمِين ..

ومن العلماء من درس الإسلام فكراً ومبادئ ، ولم يتربَّ على الإسلام روحًا وسلوكاً ، فهذا عالم عقيم ، لأنَّه قاضٍ لا طبيب ، تراه يكُفُّر ويُفْسِد بأحكام يصدرها ، وهو أعجز من أن يطيب النفوس ويعالج مرضي القلوب .



وبعد ، وإذا كانت تلك نظرة الإسلام إلى القدر ، فأين الاستسلام والتواكل والخنوع ؟ أليس هو أبعد ما يكون عن روح الإسلام التي نفحها الله في المؤمن الحق ؟ !



## ( الجلسة التاسعة عشرة )

### رواسب وثنية

☆ لبيك اللهم لبيك ، لبيك لا شريك  
لك لبيك ، إن الحمد والنعمة لك والملك  
لا شريك لك .

النائب العام<sup>(١)</sup> : تقر أن الحج « مؤتمر إسلامي » له فوائده ، ولكن أما زالت فيه طقوس وثنية ، ومن أهمها الكعبة ، وتقديس وتقبيل الحجر الأسود ، الذي يشبه الحجارة المقدسة الأخرى التي كثيرة ما نجد لها عند الساميين ؟

القاضي : نحن نريد حقاً أن نفهم لماذا يقبل الحاج الحجر الأسود ؟ ونفهم لماذا اتخذت الكعبة وجهاً وقبلة ؟ ونفهم أيضاً لماذا يقوم الحاج بالرجم ، ونأخذ فكرة عن الصلاة ، لماذا شرعت ؟ وهل هي طقوس ؟ وما قيمتها في عصر العلم والتقدم ؟

الإسلام : سأجيب على نقاط ثلاثة إذن :

١ - الكعبة والحجر الأسود .

٢ - رمي الحمار « الرجم » .

٣ - الصلاة ، لماذا شرعت وما قيمتها في عصرنا الحاضر .

الكعبة : لقد دعا إبراهيم ربـه ﴿فَاجْعَلْ أَقْيَدَةَ مِنَ النَّاسِ تَهُوِي إِلَيْهِمْ﴾ [إبراهيم : ٣٧] ، فاستجاب له ربـه ، وجعل من بيت إبراهيم محجـة

(١) الشبهة ركـز عليها كثـيرـون ، وأورـدهـا « كـارـل بـروـكـلـمان » في كـتابـه : ( تـارـيخـ الشـعـوبـ الإـسـلامـيـة ) صـ : ٢٥ / ٧٦ .

ومكان التقاء تهوي إليه أفتدة البشر في مشارق الأرض ومغاربها .

وأراد الله تعالى أن يكرم العرب فجعل من عاصمتهم قبلة يتوجه إليها الناس .

وما نظن عاقلاً يمكن أن يدور في خلده أن الله تعالى أراد تقدس بيت إبراهيم وإسماعيل لحجاته وجدرانه ، لأننا ندرك أن التقدس هنا تقدس معنوي ، ( كمن يزور صديقاً انقطع عن زيارته فهو لا يزور حجارة بيته بقدر ما يزوره معنوياً ) .

ففيه رمز لذكرى إبراهيم و محمد عليهما الصلاة والسلام : ﴿ قَدْ نَرِى تَقْلُبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِ ، فَلَنُؤْلِيَنَّكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا ، فَوَلَّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرامِ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُوا وَجْهَكُمْ شَطْرَه﴾ [ البقرة : ١٤٤ ] . كما أن فيه رمزاً لتوحيد الفكر والقلب ، ودليل ذلك أن القرآن الكريم قد بيّن لنا بأن القبلة هي وجه الله وحده : ﴿ فَإِنَّمَا تَوَلُّوْا فَتَمَّ وَجْهُ اللَّهِ﴾ [ البقرة : ١١٥ ] .

ولا قدسيّة لأحجار الكعبة بذاتها ، إنما القدسية للأمر الإلهي وحده . فالامثال لأمر الله تعالى وهو المعلول عليه في هذا المقام ، بدليل أنه لو رفع هذا الأمر الإلهي لرفع معه تقدس المكان<sup>(٢)</sup> . وأما من حيث الفكر ، فإن في اتجاه المسلمين وجهة واحدة ، رمزاً لوحدة العقيدة والمهد .

وعلى ذلك فإننا نقرر أموراً ثلاثة :

- الأمر الأول : إن الاتجاه إلى الكعبة إنما يتم بالجسد وحده ، وأما القلب والروح ، فإلى الله اتجاههما ، وبه تعلقهما .

---

(٢) وفي البلاد الملحقة اليوم الحج إلى قبرين اثنين جثة لينين في موسكو ، وقبر ماو في بكين ، حيث تقف الألوف سنوياً بخشوع واحترام هناك ، وما ذلك إلا تطبيقاً «للتفكير العللي» أو «العلمية في التفكير» !!؟

- الأمر الثاني : وهو مأخوذ من معنى الأمر السابق ، وهو روحانية الاتجاه ، فإنه ما خطط بيال أحد من المسلمين أنه يتوجه إلى الكعبة لذاتها ، أي لحجارتها ، بل يدرك أنه يتوجه بفكرة وروحه وقلبه إليه تعالى : ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُوا فَتَمَّ وَجْهَ اللَّهِ ﴾ [ البقرة : ١١٥ ] .

- والأمر الثالث : وهو أن الطواف حول الكعبة ، وإن كان يتم بالجسد حول بناء جامد ، إلا أن لسان الحاج وقلبه يلهجان بقولهما : « لبيك اللهم لبيك ، لبيك لا شريك لك لبيك ... » ، فالتلبية استجابة لأمر الله ، وليس للküبة . وما سمعنا عن أحد أنه قال : لبيك يا كعبة لبيك ... ولعل مما يفسر هذا ، قول بعض الصالحين : طاف الجسد بالبيت ، وطاف القلب برب البيت ...

☆ ☆ ☆

أما الحجر الأسود : فلا بد لنا من الحديث عن الحج لتوضيح ما نراه من تقبيل للحجر الأسود ، أو إشارة الحاج إليه ، ولكننا لن نتكلّم بإسهاب عن الحج ومنافعه وأهدافه ، فحسبنا ما جاء في الآية الكريمة : ﴿ وَأَذْنَنَّ<sup>(٢)</sup> فِي النَّاسِ بِالْحَجَّ يَأْتُوكَ رِجَالًا<sup>(٤)</sup> وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ<sup>(٥)</sup> يَأْتِينَ مِنْ كُلِّ فَجَّ عَمِيقٍ<sup>(٦)</sup>، لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومَاتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ، فَكُلُّوا مِنْهَا وَاطْبِعُوهَا الْبَائِسَ الْفَقِيرَ<sup>(٧)</sup> [ الحج : ٢٨/٢٧ ] .

**ففي الحج تتحقق منافع دينية ودنية معاً ، فيه منافع روحية**

(٣) التاذين : الإعلام ، أي أعلم الناس بأن الله أمر بالحج .

(٤) رجالاً : جمع راجل وهو الماشي على قدميه .

(٥) وعلى كل ضامر : أي راكبين .

(٦) فج عميق : مكان بعيد .

وأدبية واجتماعية واقتصادية ... ففي المؤتمر الكبير الذي يعقد في عرفات ، رمز لتوحيد كلمة المسلمين وتوجيههم إلى تدارس المشكلات والأمور التي تواجه شعوبهم ، فلكل شعب إسلامي صناعته ومنتجاته ، وبواسطة هذا المؤتمر يمكن إبرام اتفاقيات متبادلة اقتصادية ، ثقافية ، صحية ...

وفي الحج مساواة عملية بين الأمير والفرد العادي ، فلا تمييز : لباس واحد ، وحياة واحدة ، بل سمو فوق المادة والحسب والنسب والمال والجاه .

هذا المؤتمر الإسلامي العالمي لا شبيه له ، فالحج عند الأديان الأخرى إلى القبور ، بينما هو في الإسلام حجٌ إلى الله .

وهذه هي المدنية الحديثة ، تقتبس من الإسلام مؤقره الإنساني الشامل ، فتقسم الأمم المتحدة بعد عصبة الأمم . ولكنها جاءت مبتدئة ، لأنها أخذت الاجتماع المادي ، ونسى الجانب الروحي الذي يمكن أن يصبح الإنسان والحجر شيئاً واحداً بدونه .

أما بشأن تقبيل الحجر الأسود ، فإننا نوضح الأمر بما يلي :

- اخذ العرب آهتهم في الجاهلية من أشياء لا تخص ، ومع ذلك فلم يروا مطلقاً أن الحجر الأسود كان ضمن آهتهم ، بل كانت له مكانة محترمة لأنه من بقايا بناء إبراهيم للكريبة .

واعتماداً على هذا فإن الإسلام لم يقر « وثنية » كانت في الجاهلية :

وإن استلام الحجر الأسود في الحج يرجع إلى اعتبار رمزي ، لا إلى تقديس الحجر ذاته<sup>(7)</sup> ، فلما أعادت قريش بناء الكعبة اختلفت بطونها على من يعيد الحجر

(7) كان غلاف المجلة العسكرية السوفيتية ، العدد : ٤ نيسان / أبريل ١٩٧٧ ، صورة لجندي سوفييتي يركع بخشوع لِيَقْبِلُ الْعَلَمَ الْأَحْرَمَ الذي يحمله زميل له يقف تجاهه . فهل تقبيل القماش عبادة له ، أم هي وثنية القرن العشرين !!

إلى مكانه ، وأقبل محمد الأمين قبل البعثة بخمس سنوات ، فدعوه لرجاحة عقله وحدهم له « فهو الأمين » ليفصل في الأمر ، فبسط رداءه ووضع فيه الحجر وجاء من كل بطن رجل ، حمل من طرف الرداء حتى أوصله عليه الصلاة والسلام إلى موضعه ، فوضعه بيده الشريفة ، وأنهى مشكلة حرجه .

- وقف عمر بن الخطاب يوماً أمام هذا الحجر وقال : « إني أعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع ، ولو لا أني رأيت رسول الله يقبلك ما قبلتك ». ولهذا فليس تقبيله واجباً على الناس ، ولا يشترط بال الحاج تقبيله .

☆ ☆ ☆

**الرّجم** : يرجم الحاج الشيطان رمزاً لما بعد الحج ، فإذا تراءى الشيطان للحج الذي رجه ليتلاً عن تنفيذ أمر الله ، فإن هذا الحاج يتذكر الرجم والحرب التي أعلنتها على الشيطان ، فلا يتلاً عن معاداة من رجه ، ولذا تتوضّح آثار الرجم بعد الحج في السلوك والمعاملات وفي الصمود للمغريات . لأن الحج المقبول ينتهي تبديلاً في صفات الحاج ، حيث ينضج في المعرفة والأخلاق والصلة بالله ... فيرجع الحاج الحقيقي بأخلاق إبراهيم وطاعته لله ، حتى لو أمره الله بذبح ولده الوحيد .

الحج حمّام روحي ، فإذا لم تظهر آثاره على الحاج فلا حج .

الحج فكر وروح وتربيّة ومنافع ... وعلى هذا كله المعول .

**ظهرت في العصور الحديثة صور مختلفة من صور الرجم :**

- ألم تَر إلى الجندي وهو يتدرّب على قتال من خرقٍ ، يطعنُه ويصرخ ، فلِم يفعل هذا ؟ هل هذا من السخف ؟ لا ... لأنَّه تدريب ليوم اللقاء الحقيقي مع الأعداء .

ألم تسمع عن الجيوش ، إنها تقوم بمناورات بذخيرة غير حية<sup>(٨)</sup> ، فهل تهدى الوقت وتضيع تعب الجندي وجهده عبثاً ؟ لا ... إنها تتدرب على هدف رمزي تحمله وهو من بلادها ، ويهتف الجندي صيحة النصر . إن هذا رمز وتدريب للمعركة الحقيقية القادمة .

وكذلك الرجم : إنه لرمز كمثال الجندي ، وكالبقة التي احتلت وصخر الجميع لاحتلالها صرخة النصر .. فقتل الشيطان الذي يصد عن سبيل الله في مكان الرجم ثم رجمه ، معناه لا طاعة له بعد اليوم ، بل حرب معلنة بين الحاج وبينه حتى يلقى الحاج ربه . فهناك في الحج تدريب ونماور على رمز الخالفة ، مخالفة الشيطان وحربه ، فكلما عرض له في أمر يريد غوايته تذكر الرجم وال Herb المعلنة ، فلا يخضع له ولا يطيعه ، وتبقى طاعته لله وحده ...

☆ ☆ ☆

**الصلوة** : تتحقق في الصلاة أهداف عظيمة فنجد فيها وحدة الهدف : وذلك باتجاه المسلمين جميعاً إلى قبلة واحدة أمام رب واحد ، وتلاوة واحدة ، وحركات واحدة ... حتى أن فيليب حتى يقول : « وإذا نظرت إلى العالم الإسلامي في ساعة الصلاة بعين طائر في الفضاء ، وقدر لك أن تستوعب جميع أنحائه بقطع النظر عن خطوط الطول والعرض ، لرأيت دوائر عديدة من المتعبدين تدور حول مركز واحد هو الكعبة ، وتنشر في مساحة تزداد قدرًا وحجمًا »<sup>(٩)</sup> .

(٨) كافة جيوش العالم تقوم بين آونة وأخرى بمناورات بذخيرة تسمى « الذخيرة الخلبية » والخلابة : الخلبية ، ورجل خلاب وخلبوت أي خداع كذاب ، والبرق الخلب ، والسحب الخلب الذي لا مطر فيه ، كأنه خادع ، ومنه قيل لمن يعبد ولا ينجز : إنما أنت كبر قلوب ، مختار الصحاح :

ص ١٨٣ .

Hitti: History of Arabs. vol. i. pp. 130-131. (٩)

- وفي الصلاة مساواة : حيث يقف الناس جنباً إلى جنب فقيرهم وغنيهم ، صغيرهم وكبيرهم ، فالكل يخضع لله وحده . ولا شك أن في هذا تحقيقاً على المساواة .

- وفي الصلاة : تدارس لأحوال الحَيِّ ، فإن غاب شخص تساءل أهل حَيَّ عنه ، لمْ غاب عن صلاة الجماعة في المسجد ؟ فإن كان مريضاً عادوه ، وإن كان محتاجاً ساعدوه ...

- وفي الصلاة : ثروة روحية لا يعرفها إلا من تذوق حلاوتها ، فهي في القلب نور ، فكلما انغمس المرء في المادة ، وكاد أن ينسى الله والدار الآخرة ولقاء الموت ... أذن المؤذن فلبى نداء ربه ، فتبقى الشعلة مُتَّقدَةً في نفسه .

ولذا ، ولكي لا يصبح الإنسان جزءاً من آلة ، أو متکالباً على هذه الدنيا ، فإن الإنسان العصري أحوج ما يكون إلى الصلاة ، يجد فيها راحته ، ويتم فيها إنسانيته بعاليها المادي والروحي .

والملزم المتذوق حلاوة الصلاة ، ينادي ربه خمس مرات في اليوم الواحد ، وما من لحظة يتلقى الإنسان فيها بربره التقاء صحيحاً ، إلا وتننى أن تطول ...

ومن لم يتذوق الصلاة ، لتمر فيه فضائل الأعمال والأخلاق وحسن المعاملة مع الناس ، فهو كالأنمي أمام لوحة فنية رائعة ممتازة ، لا يتاثر بها منها أطوال الوقوف أمامها .

وإن الصلاة التي نراها اليوم ، ليست تلك التي يريد لها الإسلام ، إنها عند الكثرين طقوس وحركات جسدية فقدت فيها الصلة الروحية بين العبد وربه . أما الصلاة التي أرادها الإسلام فهي : لقاء مع الله ، ووقوف في حضرته . وهي مدرسة أستاذها رب العالمين ، مدرسة أنت فيها التلميذ والله أستاذك الوحيد . والصلاة الحَيَّة ترقى بالصلبي إلى مصاف الملائكة ، وتقيت فيه الصفات الأنانية ،

فالصلوة التي لا تنهى عن الفحشاء والمنكر ليست صلاة ، أما الصلاة التي تتحقق فيها الصلة مع الخالق ، فإنها تنتج الإنسان الكامل في المجتمع فتجعله : أميناً ، رؤوفاً ، صدوقاً ، خلوقاً ، مخلصاً ... فكيف يكذب ، أو يخون ، أو يظلم ، أو يشتم ، أو يغش ... وقبل دقائق كان مع الله وبعد قليل سيلقاه أيضاً ... لا ، بل هو معه في كل ثانية ، شاعر به متحسس لتجلياته في صفحات القلب والروح !

قال مونتسكيو - صادقاً - : « إن المرء لأشد ارتباطاً بالدين الحافل بكثير من الشعائر ، منه بأي دين آخر أقل منه احتفالاً بالشعائر ، وذلك لأن المرء شديد التعلق بالأمور التي تسسيطر دائمًا على تفكيره »<sup>(١٠)</sup> . فدين المسلم دائمًا في مخيلته وفي الصلوات اليومية .

وكتب سعيد بن الحسن أحد يهود الاسكندرية الذي اعتنق الإسلام في سنة ١٢٣٨ م - عن مشهد صلاة الجمعة باعتباره عاملًا حاسماً في تحوله إلى الإسلام فقال : رأيت المسلمين يقفون صفوفاً كأنهم الملائكة ، ولما ظهر الخطيب مرتدياً عباءته السوداء استولى علىّ شعور عيق من الرهبة ، ولما ختم خطبته بالكلمات : إن الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربى ، وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغى ، يعظكم لعلكم تذكرون ، ولما بدأت الصلاة ، أحسست بقوة تدفعني إلى النهوض لأن صفوف المسلمين بدت أمامي كأنها صفوف الملائكة الذين يتجلى الله القدير في سجاداتهم وركعاتهم لهم ، وخطر في نفسي أنه : إذا كان الله قد تحدث مرتين إلىبني إسرائيل في كل العصور ، فإنه يتحدث إلى هذه الجماعة في كل وقت من أوقات الصلاة ، وأيقننت في نفسي أنني خلقت لأكون مسلماً<sup>(١١)</sup> .

ولذلك يقول رينان : « مادخلت مسجداً قط ، دون أن تهزني

(١٠) راجع الدعوة إلى الإسلام لتوomas أرنولد : ص ٤٥٨ ... وما بعدها .

(١١) الدعوة إلى الإسلام : ص ٤٥٨ - ٤٥٩ .

عاطفة حارة ، أو بعبارة أخرى دون أن يصيّبني أسف على أنني لم أكن مسلماً »<sup>(١٢)</sup> .

فيكنا الآن أن ندرك ، أن الصلاة الحية ، التي كان يصلحها التاجر المسلم في سكينة وخشوع وقار واستغراق ، قد أثرت في الأفريقي والأندونيسي والفيليبيني .. فثل هذه الصلاة وأثارها التي ذكرت ، هي التي كانت سبباً في انتشار الإسلام هناك .

وبعد - سيادة القاضي - فهل تجد في الحجّ والكعبة والحجر الأسود والرجم والصلاة أية روابط وثنية ؟ أم إنها قام السعادة البشرية التي لا تتحقق إلا بها ؟ !



---

Ernst Renan: L'Islamisme et la Science, P. 19. (Paris, 1883). (١٢)

## ( الجلسة العشرون )

### جلسة اختتام

﴿ ... فَسَادًا يَمْدَدُ الْحَقَّ إِلَى الْأَضَالَّ ،  
فَإِنَّى تُضْرِقُونَ ، كَذَلِكَ حَقَّتْ كَلِمَةٌ  
زَبَّاكَ عَلَى الَّذِينَ قَسْطَوْا أَهْمَّ  
لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ . [ يوں : ۲۲ - ۲۳ ]

#### ☆ الاستفهام الأول :

القاضي : أيها الإسلام ، لقد أجبتنا في الجلسات الماضية عن شبهات عديدة ، واليوم نريد إنهاء المناقشات ، ولكن بقيت بعض الاستفهامات التي أرجو الإجابة عنها باختصار وإيجاز :

ماذا تقول بحكم « سيدني فيشر Sydney Fisher » في كتابه « الشرق الأوسط في العصر الإسلامي » حيث قال : « إن الإسلام نسخة مشوهة عن اليهودية » .. وأيده بهذا « نفتالي فيدر Naphtali Wieder » في كتابه « تأثير الإسلام في العبادة اليهودية »<sup>(۱)</sup> ، وكذلك « ج . ايزاك » صاحب كتاب « محاضرات للشرق الأدنى » الذي قال فيه : « واتفق محمد في أثناء رحلاته أن يعرف شيئاً قليلاً عن عقائد اليهود والنصارى »<sup>(۲)</sup> ؟

(۱) تأثير الإسلام في العبادة اليهودية ! عنوان مغر ، غايته لفت النظر واجتذاب القراء ، إذ : كيف يؤثر الإسلام باليهودية وهي المتقدمة من حيث الزمن ؟ وفي الرد على الشبهة المطروحة اعتدنا كتاب العقاد : « ما يقال عن الإسلام » .

(۲) ص ۱۲۶ ، ولمعرفة حقد المؤلف صاحب الكتاب نقرأ قوله : « ودخلت فلسطين في سلطان الكفرة - أي المسلمين - منذ القرن السابع للميلاد » . والكتاب طبع مطبوع الآداب الفرنسية في بيروت ، وبمثل هذه الروح يخرب التبشير في البلاد ! .

ماذا تقول بقول جولد تسهير : « إن تبشير النبي محمد ليس إلا مزيجاً منتخبًا من معارف وآراء دينية ، عرفها أو استقاها بسبب اتصاله بالعناصر اليهودية واليسوعية وغيرها ، التي تأثر بها تأثراً عميقاً ، والتي رأها جديرة بأن توقظ عاطفة دينية حقيقة عندبني وطنه » ؟<sup>(٢)</sup> .

الإسلام : هذا خطأ متواتر اعتقده المستشركون والغرييون ، لاعتقادهم أن اليهود هم مصدر العقائد الدينية التي احتوتها التوراة ، وأنهم هم الذين تلقوا وحيها الأول من أنبيائهم غير مسبوقين إليها فيما سلف ...

والامر لا يحتاج إلى عنا لإظهار وجود الخطأ في القول المذكور ، فإن مراجعة التوراة - التي بين يدي الناس حالياً - أيسر مراجعة ، ترينا أن اليهود تلقوا أهل العقائد الكونية ، وأهم التعاليم الشرعية من تقدم أنبياءهم في الزمن ، بل من الشعوب التي عاشوا بينها ، وكان فيها أناس من أتباع الرسل الأقدمين .

إن التوراة المتبقية اليوم تبتدئ بسفر التكوين - وهو جماع عقائدهم الدينية - ولا تنسده إلى أحد من أنبياء بني إسرائيل ، ولذا فلا حاجة إلى القول بأن عقائده سابقة للنبوءات الإسرائيلية ، وأن اليهود تعلموه عن سباقهم ، سواء كان من وحي الأنبياء الأسبقين ، أو من تراث الشعوب الموروث عن الأ előslaf !

فكيف يقرأ المستشركون هذا في التوراة ، ثم يلتجّون وبإصرار ، على أصلية اليهودية ، واعتبار الإسلام فرعاً من هذه الشجرة لا ينبع على غير جذرها ؟ بينما هي فرع من أصل قديم ، بل من عدة أصول ، وإن في أصول الإيمان - الله ، النّبُوَّة ، الحساب والعقاب ... - فرقاً كبيراً بين الإسلام واليهودية وغيره من الأديان .

---

(٢) العقيدة والشريعة لجولد تسهير : ترجمة المرحوم الدكتور محمد يوسف موسى وزميله : ص ١٥ .

إن الله « يَهُوَا » عند بني إسرائيل إله قبيلة واحدة ، يختصها بمحظوظه ، والله في الإسلام إله الخلق أجمعين ، لا فضل بينهم إلا بالتقوى .

النبوة عند بني إسرائيل صناعة خوارق ، وكشف عن الخفايا والمفقودات ، أما في الإسلام فهي رسالة هداية وتعليم ، وبلغ إلى العقل والضمير ، يقنع الناس بالبيانات والآيات ، ولا يجعل الإقناع موكولاً إلى التهويل أو بالخوارق والمعجزات ...

الحساب عند بني إسرائيل يؤخذ الأبناء بذنب الآباء ، فيلحق الجزاء بالخلف البعيد انتقاماً من جنایات الأجداد ... أما الحساب في الإسلام : فلا يؤخذ إنسان بجريمة إنسان ، ولا تزر وازرة وزر أخرى ...

والميكل في اليهودية هو الذي يتقبل القرابان من العباد ، ولا يتقبل قربان بغیر وساطة الكهان الأخبار ، أما في الإسلام فلا شيء من هذا مطلقاً .

إن جاز التشبيه بالأصول والفروع ، فيكمنا أن نقول أن الإسلام شجرة أخرى تحمل ثماراً خيراً من الأديان السابقة بعد التهذيب والتجويد ، وإن ثمرات الشجرات الإسلامية لتحملها تلك الشجرة ، ولا يتأنى أن تخل فيها محل الفروع من الجذور . فليست اليهودية جذراً للعقائد الإسلامية لأنها تفرعت عما سبقها ، ولم تكن جذراً لما تلاها .

والثابت أن اليهود تعلموا عن المسلمين في لغتهم وأدبهم وحكتهم ... لاسيما في العصر الحديث ، وأن المسلمين لم يأخذوا من اليهود شيئاً غير ذلك ( الإسرائييليات ) التي تناقلها الماهلون ، وفرغ المصلحون من تطهيرها من العقول .

ولم يكن للعبرية قواعد نحو أو بلاغة قبل القرن العاشر للميلاد ، وهو القرن الذي تعلم فيه « سعديا جاؤون » ثقافة العرب بمصر ، ووضع أول كتاب للقواعد العربية ، وقواعد الفصاحة فيها ، ثم تلاه « أودنیم بن تمیم البابلی » فألف كتاباً

بالعربية مقرونة بالعربية ، مفسّرة بشهادتها وأمثالها ، ولم يكن لليهود فن للعروض ، فتعلموه من عرب الأندلس ومصر . وتتلذذ فيلسوفهم « موسى بن ميون » على يد الفلاسفة المسلمين في المغرب .

**فاليهودية هي التي أخذت عن العلوم العربية الإسلامية ، ولم يأخذ الإسلام عن اليهود شيئاً .**

وأما افتراه وزعم كل من مرجليلوث والقس « كانون سل » ودرمنجهم <sup>(٤)</sup> بأن الجزء الخاص بال المسيحية في القرآن قد تعلمه النبي من صهيب الذي أسلم قدیماً . وأنه - كما قال مرجليلوث - أخذ عن جابر بن عبد الله مولىبني عبد الدار .

وقد رد « بودلي » في كتابه « سيرة الرسول » معتقداً على عدم وجود ترجمة للإنجيل قبل ظهور الرسول ، وذكر أن الترجمات العربية للعهدين القديمين والحديث ظهرت بعد عهد النبي ببضعة قرون ، فكيف يقال أنه اطلع عليه أو أخذ منه <sup>(٥)</sup> .

وأما القول إن الإسلام فرع لأن فيه كما في اليهودية والمسيحية صلاة وصوم وعبادات ، فقول سخيف ، لأن جميع أديان العالم فيها ما يقوم النفس بمثل هذه العبادات ، فليس وجود عبادة في دين وجود ما يشبهها في دين آخر دليلاً لاتهام أحد الدينين بأنه أخذ عن صاحبه . ولاشك أن منطق من يقول بهذا منطق سقيم واستنباطه غير مستقيم .

ومع كل هذا فإن العبادات في الإسلام غيرها في اليهودية كما رأينا في الفرق بين أصول الإيمان .

☆ ☆ ☆

---

(٤) في كتابه « حياة محمد » ولقس « كانون سل » كتاب بهذا الاسم أيضاً ذكر فيه مانحن بصدده .

(٥) هذا .. ويخالف الإسلام جوهر المسيحية ألا وهو التثليث ، بتوجيد مطلق !! فأين الاقتباس ؟

## ☆ الاستفهام الثاني :

القاضي : إذا كان الإسلام ديناً متكاملاً من جميع الوجوه ، فإني أرى أنه أغفل الزراعة ولم يكترث بها . فلم ذاك ؟

الإسلام : إن الإسلام لم يدع إلى روحية مطلقة مجردة عن الحياة الدنيا ، ولم يدع إلى مادية مطلقة مجردة عن صفاء الروحية وشفافيتها . فمن حكمته أنه نسق بين الطرفين ، فلا طغيان لطرف على طرف ، ولا رجحان لحالة على حالة ، إنما العبرة باستواء واعتدال الحد . وهذا التوفيق بين الطرفين سرّ من أسرار قوّة الإسلام ، ولم تذهب هذه القوّة إلا حين أضاع المسلمون ميزان الاعتدال بين مطالب الدنيا ومتطلبات الآخرة ، أو بين دوافع المادة ولذائذ الروح .

وأما القول إن تعاليم الإسلام كانت وراء صرف العرب عن الزراعة ، فهذا افتراء لأن الإسلام لا يبحث على العمل بالزراعة فحسب ، بل يجعله كغيره من الأعمال في مرتبة الجهاد . وحسبك هذه الآيات في الحث على الزراعة :

١ - ﴿ وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَ جَنَّاتٍ مَعْرُوشَاتٍ وَغَيْرَ مَعْرُوشَاتٍ ، وَالنَّخْلَ وَالزَّرْعَ مُخْتَلِفًا أَكْلَهُ ، وَالرُّيْتُونَ وَالرُّمَانَ مُتَشَابِهًا وَغَيْرَ مُتَشَابِهٍ ، كُلُّوا مِنْ ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَأَتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ ﴾ [ الأنعام : ١٤١ ] .

٢ - ﴿ يَنْبِتَ لَكُمْ بِهِ<sup>(٦)</sup> الزَّرْعَ وَالرُّيْتُونَ وَالنَّخِيلَ وَالْأَعْنَابَ وَمِنْ كُلِّ الثُّمَرَاتِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَةً لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [ النحل : ١١ ] .

٣ - ﴿ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَحْرُثُونَ ، أَلَّا تَرَعَوْنَةٌ أُمُّ نَحْنُ الرَّازِعُونَ ﴾ [ الواقعة : ٦٤/٦٣ ] .

(٦) به : أي بالمطر .

٤ - ﴿ أَوَلَمْ يَرُوا أَنَّا نَسُوقَ الْمَاءَ إِلَى الْأَرْضِ الْجَرَزِ ﴾ فَنَخْرُجُ بِهِ زَرْعًا تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعَامُهُمْ وَأَنفُسُهُمْ أَفَلَا يَبْصِرُونَ ﴾ [ السجدة : ٢٧ ] .

فالشاهد الأول تظهر فيه نعم الله التي تخرج من الأرض وفضله على عباده ، وأنه هو المنشئ الحقيقى لها .

والشاهد الثاني فيه الأشياء التي ينتفع بها الإنسان من إنزال المطر ، وأولها « الزراعة » .

والشاهد الثالث يجعل الله عز وجل هو الزارع الحقيقى ، والنبت الحقيقى للأرض .

وفي الشاهد الرابع صورة جميلة للأرض اليابسة البور وقد أصبحت جنة من الجنات ، ولاشك أنها لا تصبح كذلك إلا بالزراعة .

- أما أحاديث رسول الله ﷺ فنها :

١ - « مامن مسلم يغرس غرساً أو يزرع زرعاً فيأكل منه طير أو إنسان أو بحيرة إلا كان له به صدقة ». فهذا الحديث يدعو صراحة إلى الزراعة .

٢ - « من كانت له أرض فليزرعها أو ليمنحها فإن أبي فليمك أرضه »<sup>(٨)</sup> .

٣ - « من أعمم أرضاً ليست لأحد فهو أحق بها »<sup>(٩)</sup> . وقال : « من أحيا أرضاً ميتة فهي له » .

---

(٧) الجرز : اليابسة التي لأنبات فيها ..

(٨) - (٩) رواه البخاري .

٤ - ماتواترت به الأخبار ورواه البخاري أيضاً من أن النبي ﷺ أمر بالزراعة في مساحات شاسعة بالمدينة ، وأن أصحابه أقبلوا على الزراعة ، وجنوا من ورائها الخير الكثير ، وروى البخاري عن قيس بن مسلم عن أبي جعفر قال : « ما بالمدينة أهل بيته هجرة إلا يزرعون على الثلث والربع »<sup>(١٠)</sup> .

ومن الآثار : كتب عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه إلى عامله عدي بن أرطأة : « انظر إلى ما قبلكم من الأرض فاعطوها بالزارعة على النصف ، وإلا فعلى الثلث حتى تبلغ العشر ، فإن لم يزرعوا أحد فامنحها ، وإنما فأنفق عليها من مال المسلمين ، ولا تبيين قبلك أرضاً » ...

وهذا الأثر واضح في مدى الاهتمام بالزراعة حتى لو أدى الأمر إلى أن تزرعها الدولة بنفسها ، ونرى فيه حرص الدولة على عدم تبوير الأرض ...

القاضي : ولكن روي أن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب أمر بإحراق زرع المسلمين بالشام ، وأن معاوية تولى حرقه ، وأن عمر لم يسمح لقيس بن عبد الغوث المرادي أن يزرع إلا أن يقر بالذل ويحوّل اسمه من العطاء ؟ ! .

الإسلام : يكفيانا للرد ، ماذكره ابن حزم في المثل حين قال عن هذه الروايات إنها مرسلة - أي غير متصلة السند إلى عمر - وراوتها : أسد بن موسى ضعيف ، ولا يعتمد بحديثه ، وأحد هذين الأمرين في معيار العلماء كافي جداً لعدم قبول الرواية ، وابن حزم لم يكتف بهذا بل عقب بقوله : ويعينه الله أمير المؤمنين من أن يحرق أرض المسلمين ، ويفسد أموالهم ...

هذا ... وإن صح الحديث عن إحراق الزرع فلعله لتواني أصحابه عن

---

(١٠) راجع البخاري في باب المزارعة بالشطر ونحوه ، وأيضاً فتح الباري : ج ٥ ص ٤٠٧ وراجع مجلة « العربي » العدد ١٤٠ ص ٢٤ . فهناك بحث في الزراعة للدكتور أحد المنعم البهري اعتقدناه هنا .

الجهاد ، واللجوء إلى الراحة وترك الدعوة والجهاد .. لأن عمر نفسه كان يزرع أرضه بالمدينة المنورة ، قال البخاري : « وعامل عمر الناس على أن جاء عمر بالبذر من عنده فله الشطر ، وإن جاؤوا بالبذر فلهم كذا ... »<sup>(١١)</sup> .

القاضي : وما قولك بما رواه البخاري في باب المزارعة بعنوان : « باب من يحذر من عواقب الاشتغال بالآلة الزرع أو مجاوزة الحد الذي أمر به » حيث قال : حدثنا عبد الله بن يوسف حدثنا ، عبد الله بن سالم الحصي ، حدثنا محمد بن زياد الألهاني عن أبي أمامة الباهلي قال : رأى سكة<sup>(١٢)</sup> وشيئاً من آلة الحرش ، فقال : سمعت النبي ﷺ يقول : لا يدخل هذا بيت قوم إلا دخله الذل » ؟

الإسلام : وهناك حديث آخران في « نيل الأوطار ، الجزء ٥ ، ص ٤١٩ » للشوكاني ، ولكنه ردهما بسبب ضعف في روتها . أما الحديث الذي ذكرت برواية البخاري ، فراوي الحديث أبو أمامة ليس له سوى هذا الحديث ، وحديث آخر عن الأطعمة ، وأخر في الجهاد مرفوع . وهذه الاعتبارات ول المعارضة هذا الحديث لما رواه البخاري نفسه في باب المزارعة من الحث عليها وغير ذلك من التفصيات التي جاءت بشأنها ، فهو يحاول الجمع بينه وبينها ، فيجعل له عنواناً خاصاً هو التحذير من عواقب الاشتغال بالآلة الزرع أو مجاوزة الحد الذي أمر به ، ومعنى هذا الكلام صراحة أن البخاري يرى أن الحديث خاص بمجاوزة المعقول في الزراعة ، ولم يبين لنا الحد الذي أمر به ، والحد الذي لم يؤمر .

ويعلل ابن حزم الحديث ويفسره فيقول : لم يزل الأنصار كلهم وكل من قسم له النبي ﷺ أرضاً من فتوحبني قريظة ، ومن أقطعه أرضاً من المهاجرين يزرعون ويغرسون بحضرته ﷺ . وكذلك من أسلم من أهل البحرين وعمان واليمن

---

(١١) المزارعة بالشطر في البخاري ، وفتح الباري : ج ٥ ص ٤٠٩ .

(١٢) الجديدة التي تحرث بها الأرض .

والطائف ، فما حضَّ عليه الصلاة والسلام قط على تركه . ويقول ابن حزم : وكلامه عليه السلام لا يتناقض ، ومن ثم حمل الزرع المذموم على ماتشوقل به عن الجهاد في سبيل الله .

ولما كان أعداء المسلمين - داخلياً وخارجياً - يتربصون بهم الدوائر ، ويتحينون الفرص لتفويض دعائم دولتهم الناشئة وتهديم أركانها ، ولما كان عدد المسلمين لا يزال قليلاً بالنسبة إلى أعدائهم ، فقد كان الجهاد الشغل الشاغل للمسلمين فقدموه على ماسواه من أمور الحياة ومنها الزراعة . فإن تحقق المدف من الجهاد ، ألا وهو تبليغ رسالة السماء ونشر عقيدة العدل والأمن . فلا مانع حينئذ من الاهتمام ببقية أمور الحياة كالزراعة والصناعة وغيرها .

وهذا لا يختلف أبداً عما تقوم به الحكومات في عصرنا الحاضر ، فهي حين تعلن التعبئة العامة فإنها تحول إمكاناتها وطاقاتها كلها إلى المعركة . فتأخذ إلى المعركة كلاماً من الزارع والصانع والمعلم والطبيب ، وتقبل بتعطيل الأعمال كافة وتحويلها إلى المعركة ، لأن رد المعتدين والجهاد والنضال ضدهم يأتي في المرتبة الأولى . فإن استقامت الأمور وعاد السلام ، انصرف الناس والدولة معهم إلى الزراعة والصناعة وميادين الحياة الأخرى .

فنـ يقول اليـوم بـأنـ في هـذا التـحول إـلى القـتال وقت الشـدائـد محـارـبة للـزرـاعـة والـصنـاعـة ؟ .

وأخـيراً ... ماـذا تـريـدـ أـيمـها القـاضـي أـكـثـرـ حـضـاـضاـ على الزـرـاعـة وأـرـوـعـ دـعـوـةـ إـلـيـهاـ من قولـه ﷺ حـاثـاـ عـلـى الزـرـاعـةـ وـالـعـمـلـ مـهـماـ كـانـتـ المشـاغـلـ ولوـ كـانـتـ قـيـامـ الـقيـامـةـ : « إـذـا قـامـتـ الـقـيـامـةـ وـبـيـدـ أحـدـكـ فـسـيـلـةـ فـلـيـفـرـسـهـاـ » ؟



### ☆ الاستفهام الثالث :

القاضي : لقد أجبت عن الزراعة ، ولكن كيف تقول - أهلاً بالإسلام - أنك دين عالمي شامل تصلح لكل زمان ومكان ، فهل تصلح لسكان منطقة القطبين ؟ وكيف يمكن للمسلم أن يصلي أو يصوم هناك ؟ ! أم تريد منه أن يصوم ستة أشهر وهي فترة النهار القطبي ؟ وكيف تريد منه أن يصلي في هذه الأحوال الزمنية ؟ ! .

الإسلام : ألا ترى معي أهلاً القاضي الحكيم ، أن من يرمون هذه الشبهة ويتشدقون بها جاهلون بعلم توزع السكان أولاً ، وبالفقه الإسلامي ثانياً ؟

فلا أدري لماذا يتمسك هؤلاء المفترون بالعدد القليل جداً جداً الذي يسكن منطقة القطبين ويتناسون العدد الأهم ألا وهو أربعة مليارات أو يزيد .

فليس في القطب الجنوبي<sup>(١٢)</sup> إنسان مطلقاً - سوى بعثات علمية لاكتشاف المجهول هناك - وأما سكان القطب الشمالي وعدهم لا يزيد على ( ١٠٠ ألف ) ينتشرون في شمال كندا وأوراسية . فهل عدم صلاحية الإسلام - فرضاً - مثل هذا العدد القليل ، تعني عدم صلاحه لبقية سكان الكره الأرضية ، وعدهم أربعة مليارات من البشر ؟

ومع ذلك فإن الإسلام يجتبهم بحقيقة رائعة ، فقد حسب لكل أمر حساباً ، فأجمع الفقهاء على أن هؤلاء الذين تختلف أحواهم الزمنية عن الطبيعة المألوفة يقدرون الوقت تقديرأ ، حسب الأحوال الزمنية العادلة - في مكة مثلاً - أو أي بقعة قريبة منهم .

وليس رأي هؤلاء الفقهاء من عندهم ، بل شرعه النبي ﷺ ، وذلك لما سأله

---

(١٢) القطب الجنوبي أرض كبيرة تعرف باسم ( قارة انتاركتيكا ) ، أما القطب الشمالي فبحار متجمدة يعيش مائة ألف إنسان على أطرافها .

بعض الصحابة عن الصلاة في هذه الأحوال : « أتکفینا فیه صلۃ یوم » ،  
فقال ﷺ : « لا ، أقدروا له قدره » <sup>(١٤)</sup> .

☆ ☆ ☆

#### ☆ الاستفهام الرابع :

الإسلام : وبعد فهل من تهمة وهل من افتراء يفترى علي ، ألا ترى أنني أصلح  
للحياة في كل مكان وفي كل زمان ؟

القاضي : الإسلام من نتاج العصور الوسطى ، والعصور الوسطى عصور  
ظلم ، لم تأت بخير ، فقد كانت حرباً على العلم والعلماء والمعرفة ، فما قولك في  
هذا ؟

الإسلام : أيها القاضي ، صحيح تماماً أن العصور الوسطى هي عصور ظلام ،  
وحرق للعلماء ، ومحاربة للمعرفة ، هذا حق لا ريب فيه ، لكنه لا ينطبق إلا على  
أوربة وحدها ، وكم أرثي حال هؤلاء الشباب الذين يرددون هذا القول دون علم أو  
بحث أو تحيسن ، فيثبتون بهذا جهلاً وترددأً لشبه المستشرقين كالببغاءات وهم  
يظنون أنهم يحسنون صنعاً ، مما ينطبق هناك لا ينطبق هنا . فاحتراماً للعقول  
التي تردد دون علم ، وتتقول دون مراجعة أي منصف ، وتدعى دون قراءة ...  
نقول : إن عصرنا الذهبي ، عصر النور والعلم والمعرفة والبحث والتجربة واستقصاء  
الحقائق بكل الميادين ... كان في العصور الوسطى .

وذلك أننا لم نعرف يومذاك ما عرفته أوروبا من الصراع بين العلم والدين .  
حيث يَحْضُّ الإسلام على العلم بشتى ميادينه وفروعه . ولقد كانت كل من بغداد

---

(١٤) راجع الحديث كاملاً في « مسند الإمام أحمد بن حنبل : ج ٦ ص ٣٧ » وراوي الحديث : الإمام  
أحمد ومسلم والترمذى .

وqrطبة حاضرة العالم العالمية ، بما فيها من جامعات ومكتبات وعلماء . بينما كانت أوروبية في هذه الفترة غارقة في ظلام المجهلة رعامتها ، فتحاكم رجال الفكر والعلم على ما يعده رجال الدين مخالفًا لآراء الكنيسة . ولقد هلك بسبب هذه المحاكمات الكثير من العلماء ورجال الفكر .

ولقد صورت دائرة معارف لاروس ( القرن التاسع عشر ) تحت كلمة دين ، قول رجال الدين في أوروبية للإنسان : « ولكن أطع وأنت أعمى » وهذا الذي لم يكن عندنا في العصور الوسطى ، بل كان يقابله في الإسلام :

﴿ قُلْ هَاتُوا بِرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [ البقرة : ١١١ ] .

﴿ ... قُلْ هَاتُوا بِرْهَانَكُمْ هَذَا ذِكْرٌ مِّنْ مَّعِي ، وَذِكْرٌ مِّنْ قَبْلِي بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ الْحَقُّ فَهُمْ مَعْرِضُونَ ﴾ [ الأنبياء : ٢٤ ] .

﴿ قُلْ هَلْ عِنْدَكُمْ مِّنْ عِلْمٍ فَتَخْرِجُوهُ لَنَا إِنْ تَتَبَعَّنُو إِلَّا الظَّنُّ وَإِنْ أَنْتُمْ إِلَّا تَخْرُصُونَ ﴾ [ الأنعام : ١٤٨ ] .

فشتان بين افتراءاتهم وبين الحقيقة التي تصفعهم ، وما أبعد الفارق بيننا وبينهم ، وهو العلامة الكبير « درير » المدرس في جامعة نيويورك يصفعهم بتلك الحقيقة فيقول في كتابه : « المنازعة بين العلم والدين » حين قال : « إن جامعات المسلمين مفتوحة للطلبة الأوروبيين الذين نزحوا إليها من بلادهم لطلب العلم ، وكان ملوك أوروبية وأمراؤها يغدون على بلاد المسلمين ليعالجو فيها » .

لقد كانت بلادنا مصدر إشعاع فكري وعلمي حضاري إلى أوروبا .

إن جربرت الفرنسي درس في مدارس إشبيلية وقرطبة ، وتزود بالحضارة العربية الإسلامية ، ثم نصب ببابا في روما باسم سلفستر الثاني ، وأدخل معارف

عرب الشرق والغرب إلى أوروبا<sup>(١٥)</sup> .

فلو كانت بلادنا في عصور ظلام لما أُمّ البلاد طلاب العلم من أقطار الدنيا كلها ، وحسبنا ما قاله الأستاذ ليري : « لم يظهر العرب على مسرح التاريخ لتأخرت نهضة أوروبا الحديثة عدة قرون »<sup>(١٦)</sup> .

أجل : إن شمس العرب سطعت على الغرب<sup>(١٧)</sup> في العصور الوسطى ، ولم تبدأ النهضة الأوروبية الحديثة إلا بعد الحروب الصليبية واطلاع الأوروبيين على معارف العرب المسلمين ، كما أن الترجمات عن العربية كانت المصدر الوحيد للتدرис في جامعات أوروبا نحو ستة قرون ، ويمكن القول أن تأثير العرب في بعض العلوم كعلم الطب مثلاً ، دام إلى الزمن الحاضر ، فقد بقى كتاب ابن سينا تدرس في جامعة مونبلييه إلى أواخر القرن الماضي . ولما احتاج لويس الرابع عشر إلى كتاب في الطب ، لأخذ وصفة مناسبة له ، دفع مبالغ طائلة تأميناً لكتاب عربي في الطب لم يوجد سواه في فرنسيّة كلها . ولم يسترد المبلغ إلا بعد ما رد الكتاب .

ثم ألا يكفي للرد على هذه الشبهة - أيها القاضي - ما قاله الأوروبيون من أن تدمير بغداد ، وإتلاف مكتبتها « دار الحكمة » على يد هولاكو ، قد أخر حضارة العالم ستة قرون . فهل كان دين هذه الأمة تتاجأ لعصور ظلام ؟ أم أن محاولة القضاء على تراث هذا الدين حملت معها الظلام إلى البشرية وأخرت الحضارة ستة قرون ؟ وماذا بعد شهادة « غوستاف لوبيون » الذي تمنى لو أن العرب استولوا

(١٥) راجع كتاب : تاريخ العرب العام للمستشرق لـ أ. سيديو ، ترجمة : عادل زعيتر ، ط ٢ عام ١٩٦٩ ، ص ٣٧٨ - ٣٧٩ .

(١٦) روح الدين الإسلامي : ص ٢٧٠ .

(١٧) راجع كتاب « شمس العرب تسطع على الغرب » لزيغريد هونكه ، لترجمة لترى علوم العرب في العصور الوسطى .

على فرنسة لتفدو باريس مثل قرطبة في إسبانية مركزاً للحضارة والعلم ، حيث كان رجل الشارع فيها يكتب ويقرأ ويقرض الشعر أحياناً ، في الوقت الذي كان فيه ملوك أوروبا لا يعرفون كتابة أسمائهم ويبصمون بأختمهم .

ويضيف « لوبيون » ساخراً من يقارن العرب في العصور الوسطى بالأوروبيين في نفس الوقت : « فقد كان الوضع على عكس الوقت الحاضر تماماً ، العرب هم المتحضرون ، والأوروبيون هم المتاخرون ، ولا أدل على ذلك من أننا نسمي تاريخ أوروبا في ذلك الوقت العصور المظلمة »<sup>(١٨)</sup> .

وأخيراً ... واحتراماً للعقل وتأدباً مع العلم ، على من يتغنى التوسع أن يرجع إلى بعض الكتب التالية مثل : « تاريخ الأندلس » أيام الحكم العربي الإسلامي للدكتور أحمد بدر . وكتاب : « تاريخ أوروبا في العصور الوسطى » لفisher . فالفترتان في زمن واحد ، حيث يرى من يراجع هذين الكتابين الفرق بين عصورنا الوسطى وعصور أوروبا . وهناك كتاب : « شمس العرب تسطع على الغرب » لزيغريلد هونكه ، وفي نهاية كتاب « الحركة الصليبية » للدكتور سعيد عبد الفتاح عاشور بحث لأثر هذه الحروب على النهضة الأوروبية ... « أسفرت تجارة العرب وتقليلهم عن تهذيب طبائع سنيوراتنا الغليظة في القرون الوسطى ، وتعلم فرساننا أرق العواطف وأنبلاها وأرحمها »<sup>(١٩)</sup> .

ولقد أصدرنا حكماً قرناه بالدليل . وأما افتراقهم فهو افتراء على العلم أولاً ، وافتراء على أمتنا وحضارتنا ثانياً . ولا دليل له لأنّه يقوم على التعامل والخذل الدفين .

(١٨) راجع « في التاريخ العباسي والأندلسي » د . أحمد عختار العبادي ، ص ٢٩٤ / ٢٩٥ .

(١٩) القول للسيو بارتلمي سنت هيلر في كتابه عن القرآن ، أورده لوبيون ص ٥٧٦ في حضارة العرب .

## ☆ الاستفهام الخامس :

القاضي : أيها الإسلام ! لقد ورد في القرآن الكريم : ﴿ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِّيَتَّخِذَ بَعْضَهُمْ بَعْضًا سُخْرِيًّا ﴾ [الزخرف : ٣٢] . فما رأيك في الطبقة الاجتماعية التي دعوت إليها عندما ميزت المجتمع طبقات يسخر بعضها ببعضًا ؟

الإسلام : قبل أن أشرح موقف الإسلام من نظام الطبقات لا بد لي أن أبين لمحـة عن هذه الطبقة كـما عرفتها - ولا تزال تعرفها - أوروبا . فقد كانت الشعوب الأوروبية في العصور الوسطى على طبقات متفاوتة تفاوتاً كبيراً . فهناك طبقة النبلاء أو الأشراف ، وطبقة رجال الدين « الإكليروس » ، وطبقة العامة . وأخر الطبقات في أوروبا « البورجوازية » التي كـونـت غناها على أكتاف الشعب الكادح .

وكان النبلاء ورجال الدين يتميزون بثيابهم الخاصة ، ورواتبهم العالية وسطوتهم الشديدة إلى جانب إعفائهم من الضرائب وتخفيصهم ببعض ريعها ، وكان الانتساب إلى هاتين الطبقتين وراثياً .

فقمـت الثورة الفرنسية وألغـت - في الظاهر - نظام الطبقـات ، وأعلـنت نظـرياً - مبادئ الحرية والإـلـاخـاء والمسـاـواـة .

وفي العصر الحديث ، قـامت في أوروبا طبقة رأسمالية تـملـك المـال وـالـسـلطـان والـقوـة التي تـسـيـر بها دـفـة الحـكم . وفي إنـكـلـترـة لا يـزال مجلس اللـورـدـات يـقـتـع بصـبغـته الرـسـميـة . كـما أنه لا يـزال فيها قـانـون إـقـطـاعـي يـقـضـي بـأن يـحرـم جـمـيع الـأـبـنـاء وـالـبـنـات منـ الـمـيرـاث فـيـ عـدـاـ الـابـنـ الـأـكـبـرـ ، منـعـاً لـتفـتـيـتـ الـثـرـوـةـ ، وـلـتـبـقـىـ ثـرـوـاتـ «ـ الـأـسـرـ » فيـ كـيـانـهاـ الـمـورـوثـ ، كـماـ كـانـتـ طـبـقـةـ إـقـطـاعـيـنـ فيـ عـصـورـ الـوـسـطـىـ

فـنـظـامـ الـطـبـقـاتـ يـتـلـخـصـ فيـ حـقـيقـةـ أـسـاسـيـةـ ، هيـ أنـ الـطـبـقـةـ الـتـيـ تـمـلـكـ الـمـالـ

تملك السلطان ، تملك وسائل التشريع بطريقه مباشرة أو غير مباشرة ، فتأتي  
تشريعاتها لحاجة نفسها ولبقاء الشعب خاضعاً لسلطانها ، محروماً من كثير من  
حقوقه ، مرهقاً بالضرائب<sup>(٢٠)</sup> ..

هذا يذكرنا بالطبيعة التي عرفت في الهند واليونان وعند الرومان وفي بلاد  
فارس ، حيث كانت الطبقة الدنيا محرومة من الحقوق والامتيازات ، وعليها  
واجبات كثيرة ، فتوارثت الطبقات العليا الشرف والمال ، وتوارثت الأخرى الذل  
والفقر والعبودية جيلاً وراء جيل .

واليآن يمكن البرهنة على أنه لا طبقة في الإسلام :

فالشرف لا يورث وما حادثة ابن عمرو بن العاص والقطبي عن الذهن  
بغائية ، فقد ساوي بينها الإسلام ، ورفض فكرة ابن الأكرمين ، وقال عمر بن  
الخطاب رضي الله عنه عند حكمه في الحادثة : « متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم  
أمهاتهم أحراراً ». فالناس أحرار كلهم ، ولا يتفاوتون إلا بالعمل والتقوى ،  
والناس سواسية كأسنان المشط ...

والثروة في الإسلام تتوزع بالوراثة بين جميع الأبناء : ﴿ كُلُّا يَكُونُ دُوَلَةً  
بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ ﴾ [الحشر : ٧] ، وهكذا فإن الثروة في الإسلام ، ما إن  
تتجمع حتى تتفرق وتتوزع ، وغني اليوم قد يفتقر غداً ، وفقير اليوم قد يغتنى  
غداً ، فلا تقوم الحاجز المصطنعة بين أي شخص وبين الغنى أو الفقر ...

والتشريع الإسلامي ليس ملكاً لطبقة بعينها ، لأن الشريعة ساوية منزلة  
لسعادة الجميع ولا محاباة فيها لأحد ، ولا ظلم لأحد ، وليس في وسع أحد أن يصنع  
لنفسه قانوناً يحمي به مصالحه على حساب شخص آخر .

فماذا بقي من نظام الطبقات ؟

---

(٢٠) بعض أفكار هذا البحث مقتبسة من كتاب « شبهات حول الإسلام » راجع ص ٨٥ .

ومعنى الآية المذكورة يثبت الأمر الواقع في أنحاء كرتنا الأرضية ، وهو : ان الناس متفاوتون في المراتب والأرزاق ، والتفضيل بالرزق يسبقه السعي والكد منذ الصغر. كما يقول المثل : المستون الذين يسبحون في الراحة فيشيخو ختهم ، هم الذين خاضوا سواعيها في صغرهم - والإهمال والكسل منذ الصغر أيضاً هما اللذان يجعلان الرزق والراتب متفاوتة ... فهذا موظف بسيط ، وهذا مهندس ، وهذا وزير ... وهكذا في الأرض كلها ، فرفة الدرجات ليست حظاً أو مصادفة ، كما توضح ذلك الآيات التالية :

- ﴿ يَرْفَعُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أَوْتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ ﴾ [المجادلة] : . ١١

- ﴿ وَلِكُلِّ دَرَجَاتٍ مِّمَّا عَمِلُوا ، وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام] : . ١٣٢

- ﴿ وَلِكُلِّ دَرَجَاتٍ مِّمَّا عَمِلُوا وَلَيُوْفِيَهُمْ أَعْمَالُهُمْ وَهُمْ لَا يَظْلَمُونَ ﴾ [الأحقاف] : ١٩ .

أما « سخرية » فليس معناها الاستهزاء والاحتقار . وليس المقصود بالتسخير ... استعلاء طبقة على طبقة ، أو استعلاء فرد على فرد ... بل إن البشر مسخر بعضهم البعض ، ودولاب الحياة يدور بالجميع ، ويمسخر بعضهم البعض في كل وضع وفي كل ظرف ، المفتر عليه في الرزق مسخر للمبسوط له في الرزق ، والعكس صحيح ...

فالعامل مسخر للمهندس ومسخر لصاحب العمل .

والمهندس مسخر للعامل ولصاحب العمل .

صاحب العمل مسخر للمهندس وللعامل على السواء .

وكلهم مسخرون للخلافة في الأرض بهذا التفاوت في المواهب والاستعدادات ،  
والتفاوت في الأعمال والأرزاق<sup>(٢١)</sup> ...

وبعد فهل يمكن أن نسوي في أي نظام بين أجر الجندي وأجر القائد ، أو أجر  
المهندس وأجر العامل ؟ ! .

هذا ناموس الحياة ، سُنة ثابتة من سنن الحياة أن يكون الجميع مسخرون  
لبعض دون استعلاء واحتقار ، وهذا معناه الإسلام في « سخرية » لأكثر ولا  
أقل<sup>(٢٢)</sup> .

☆ ☆ ☆

#### ☆ الاستفهام السادس :

القاضي : ماموقف الإسلام من الإقطاع ؟ .

الإسلام : إن الإقطاع هو نظام في ظله يلتزم المنتج المباشر نحو سيده أو مواليه  
بأداء مطالب اقتصادية معينة سواء كانت تلك المطالب تؤدي على هيئة خدمات  
يقوم بها ، أم على شكل مدفوعات يؤدى إليها تقدماً أو عيناً ..

فنظام الإقطاع : طبقة مالكة ، وطبقة من الفلاحين والعمال الزراعيين  
والعبيد يعملون في أرض الإقطاع ، ينظم سيدهم حياتهم الاجتماعية والسياسية ...  
فالفلاح يقوم بأعمال السخرة في أرض الشريف رغم عنده ضد مصلحته ، وعليه أن  
يؤدي ضريبة ما اعترافاً منه لسيده بالتبعية والخضوع ...

ويكن للاختصار - حسب طلبك أيها القاضي - أن نعد المقومات الأساسية

---

(٢١) راجع الظلال ، ج ٧ ، ص : ٣٣٠ ، ٣٣١ ، ٣٣٢ .

(٢٢) من روائع الإسلام ، مؤاخاة حمزة سيد قريش وشريفها مع زيد المولى بعد الهجرة ، فـأين  
الطبقات ؟ أما عاتب الله نبيه لبقاءه مع أشراف قريش طمعاً بإسلامهم ، وتلميه عن عبد الله بن  
أم مكتوم « الأعمى » الذي كرمه الله ورفعه لأنه جاء ليتزكي ، فـأين الطبقات والأشراف ؟ !

لإقطاع لنوازن بينها وبين ماحدث في المجتمع الإسلامي ، وهي<sup>(٢٣)</sup> :

- ١ - التبعية الدائمة للإقطاعي : Senfdom .
- ٢ - الالتزامات التي يلتزم بها الفلاح نحو السيد ، وتشمل :
  - أ - الخدمة المجانية الإجبارية في أرض الشريف يوماً كل أسبوع .
  - ب - والخدمة المجانية الإجبارية في الموسم .
  - ج - وتقديم المدايا في الأعياد والمناسبات للسيد الغني .
  - د - وطحون الغلال في مطحنة الشريف .
- ٣ - تحديد الشريف - حسب هواه - لقدر الأرض المنوحة لرقيق الأرض والخدمات والضرائب المطلوبة منه .
- ٤ - ممارسة الشريف لأمور الحكم والقضاء وحسبما يقتضي به مزاجه الخاص ، لعدم وجود قانون عام .
- ٥ - اضطرار الفلاحين إلى شراء حرفيتهم بالمال حين آذن هذا النظام بالانهيار .

هذا في نظام الإقطاع ، أما في الإسلام :

- ١ - التبعية الدائمة مسألة ما عرفها الإسلام قط خارج دائرة الرّق الذي شرحنا وسائل التحرر منه بالتفصيل ، فلا تبعية إلا لله وحده .
- والإسلام - من الوجهة الاقتصادية - لا يقيم بنائه الاقتصادي على تبعية إنسان لإنسان . فيما عدا حالة الرّق التي أشرنا إليها ، والتي لم يكن لها مخلص ذلك

---

(٢٣) شبكات حول الإسلام ، ص : ٥٦ . فالباحث هنا يعتمد على بحث « الإسلام ... والإقطاع » فيه .

الحين ... ومن الوجهة الروحية والوجهة الاقتصادية معاً فقد منع الإسلام الإقطاع وأدرك الناس قبل أن يصبحوا رقيقاً للأرض فحررهم من وبالإقطاع .

٢ - أما الالتزامات التي يتلزم بها الفلاح لصاحب الأرض فلم يعرفها تاريخ الإسلام قط . فقد كانت العلاقة الوحيدة التي عرفها الإسلام بين الفلاح وصاحب الأرض هي الإيجار أو المزارعة ، وبمقتضاهما يستأجر الفلاح من صاحب الأرض جانباً منها بحسب ما تستطيع موارده ، ويكون حراً حرية كاملة في زراعته على نفقته وجيء مصوّله كله لنفسه . أو يشارك صاحب الأرض ، فيدفع الأخير كل النفقات ، ويقدم الأول جهده ، ثم يتسمى الناتج آخر الموسم .

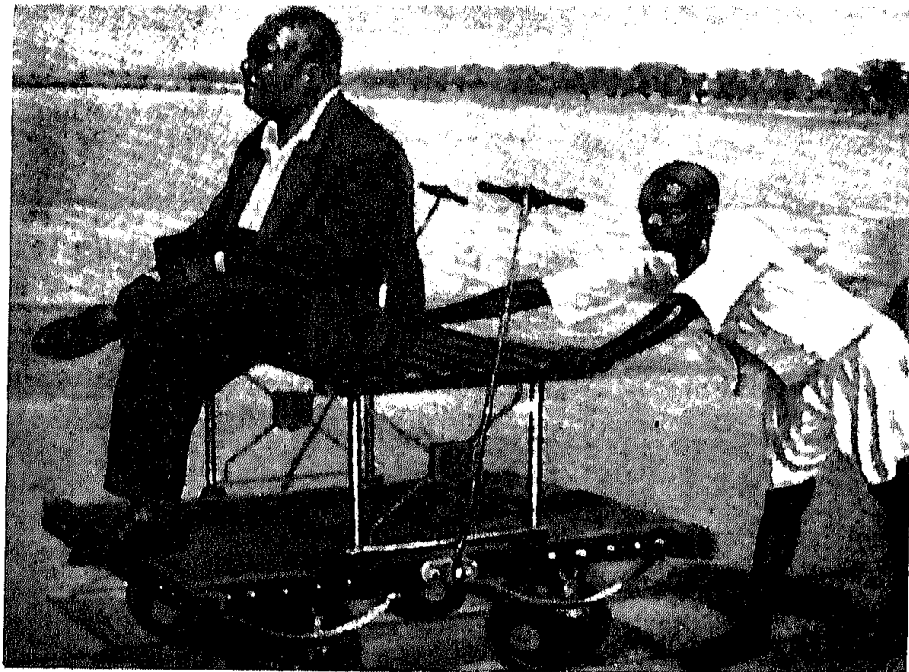
وفي الحالتين لا توجد التزامات إجبارية نحو « السيد » ولا سخرة ، ولا أية خدمة بلا ثمن ، وإنما هو التزام متتبادل بين طرفين متكافئين في الحرية وفي الحقوق والواجبات ... فالفلاح حر فإذا لم يجد صفة كاسبة فله ألا يعمل في الأرض ، وليس للملك أن يلزمه بشيء ، فإذا ارتضى نظام المزارعة ، فالالتزاماته فيه متكافئة للالتزامات المالك ومتوقفة عليها ، وربما كذلك مناصفة مع صاحب الأرض .

- أما المدايا والأعطيات فهنا على العكس فهي من المالك إلى الفلاح ، وليس الفقير هو المكلف بإهداء الغني كما اقتضت « إنسانية » أوربة .

- أما الطواحين فقد جرى العرف في البلاد الإسلامية أن يقوم بها القراء يكتسبون عن طريقها ، ولم تكن في أيدي الملوك يفرضون استخدامها على الفلاحين .

- فلا سخرة في نظام الإسلام ، وإنما علاقة مبنية على الاحترام المتتبادل ، والمساواة الكاملة في الكرامة الإنسانية ، وأما « الالتزامات » التي كان يقوم بها الشريف في أوربة من حماية فلاحين ورعايتهم ، كان يتراضى ثنها هذه السخرة

الظلمة والاستعباد المذل ، فقد كان الأغنياء في الإسلام يقومون بها تطوعاً بدون مقابل ، لأنهم يأخذون مقابلها التقرب إلى الله ووفاء حقه في العبادة ، وهذا فارق حاسم بين النظام الذي يقوم على عقيدة ، والنظام الذي يقوم خواه منها .



الإقطاع

هذه الصورة حاربها الإسلام صراحة :

- يقول الله عز وجل : ﴿ وَلَقَدْ كرِمْنَا بْنَ آدَمَ ﴾ ١٠ / ١٧ .
- يقول رسول الله ﷺ : « المُخَلِّقُ كُلُّهُ سُوَاسِيَّةٌ كَأَسْنَانِ الشَّطَطِ » .
- يقول عمر رضي الله عنه عندما أعلن حقوق الإنسان « مَقْ اسْتَعْبَدْتُمُ النَّاسَ وَقَدْ وَلَدْتُمُ أَهْمَاهُمْ أَحْرَارًا » ؟

٣ - أما تحديد السيد للقدر « المتوج » من الأرض ، وتحديده كذلك للخدمات المطلوبة من الفلاح . فلم يكن لها وجود في الإسلام الذي يقوم على أساس آخر غير سيادة المالك وتباعية الفلاح . فالقدر الذي يستأجره الفلاح تحديده مقدراته المالية ورغباته الحرة ، وهنا تكون « الخدمة » من الفلاح وإليه ، أما في المزارعة فقدر الأرض التي يزرعها الفلاح يتوقف على مقدراته البدنية ، والخدمة المطلوبة هي ما تحتاج إليه هذه الأرض التي تعتبر مشتركة بين الفلاح والمالك حتى

تؤتي ثمارها ، أما بقية أرض المالك التي لم تدخل في المزارعة فلا شأن للفلاح بها ، وهو ليس مَكْلُفًا بِأيَّة خدمة فيها .

٤ - أما أمور الحكم والقضاء في نظام الإسلام ، فهي بيد دولة مركزية ذات قانون عام ، تشرف على تنفيذه بتعيين قضاة مع حاكم يقوم بتنفيذ الشريعة في حدود اختصاصه ، وليس لأحد عليه من سلطان إلا حين يخطئ أو يسيء - لذلك ليس مالك الأرض مشيئة خاصة في قوانين يفرضها على الفلاحين ، بل مشيئة الله وقانونه الذي وضعه بجميع الناس هو ما يطبق عليهم بالسوية وبصورة واحدة ، لا بين الفلاح وصاحب الأرض فقط وكلامها من الأحرار ، بل بين العبد والسيد - في الحالة الاستثنائية التي شرع الإسلام في إ نهاها منذ وجوده ، وقد انتهت .

ولا شك أنه حدث حالات قليلة وشادة قضى فيها قضاة بما يخالف ضميرهم ، وما يخالف القانون إرضاء لصاحب الأرض أو لصاحب السلطان ، ولكن هذه الأمثلة لا يجوز أن تؤخذ على أنها القاعدة السارية ، ونهمل تلك الأمثلة الرائعة في تاريخ البشرية كلها حين كان القاضي يحكم للرجل الفقير الذي لا حول ولا قوة ، لا ضد صاحب الأرض ، ولا ضد الوالي ، ولا ضد واحد من الوزراء بل ضد الخليفة نفسه صاحب الأمر كله والسلطان ، ثم لا يعزل القاضي ولا ينتقم السلطان ، لأن سيادة الشرع وسلطته كانت فوق كل سلطة .

٥ - ولم تحدث حركة فرار بين الفلاحين كما حدث في أوربة ، لأن الفلاحين كانوا أحراراً في الانتقال لا من مزرعة إلى مزرعة فحسب ، بل من قطر إلى قطر داخل العالم الإسلامي ، ولا يحبسهم عن حرية التنقل شيء إلا رغبتهم الخاصة في البقاء في بقعة معينة من الأرض .

وأما شراء الفلاحين لحربيتهم بمال فإنه لم يحدث بطبيعة الحال في العالم الإسلامي لأنهم كانوا أحراراً بالفعل ، فلا حاجة لهم إلى شراء الحرية .

هذا ويشتمل العالم الإسلامي على عدد كبير جداً من الملكيات الصغيرة التي يستقل بها أصحابها ويكتفون بها حاجتهم ، إلى جانب العمل في التجارة والصناعة التي كانت معروفة في ذلك الحين . مما ينفي نفياً باتاً صورة الإقطاع المظلمة المالكة التي خيمت على أوروبا في العصور الوسطى ، وظللت تنشر معها الظلام الفكري والجهالة الروحية ، حتى أنقذها منها اتصالها بالعالم الإسلامي في الحروب الصليبية أو عن طريق الأندلس ، فأقاموا من غشيتها في عصر النهضة ، وبدأت تخرج من الظلمات إلى النور .

القاضي : ولكن وجد الإقطاع حقاً في البلاد الإسلامية في العصر الحديث !

الإسلام : أجل في أواخر الحكم العثماني حين جفت ينابيع العقيدة في النفوس ، وتولى على الحكم أقوام لا يعرفون من الإسلام إلا اسمه ، وزاد الأمر سوءاً حين طفت الروح الأوروبية المادوية المحاجدة بتأثير الاحتلال ، فأفسدت روح البر والتكافل في المجتمع ، وحوّلتها إلى استغلال بشع من الأغنياء ، وذل وعبودية للفقراء ، وهذا ليس من الإسلام ، وليس الإسلام مسؤولاً عنه ، لأنّه لا يكون مسؤولاً إلا حين يحكم . وتسود شرعيته .

☆ ☆ ☆

### ☆ الاستفهام السابع :

القاضي : وما تقول في الرأسمالية وهل تتفق عليها ؟

الإسلام : لم تنشأ الرأسمالية في العالم الإسلامي ، وإنما انتقلت إليه وهو مغلوب على أمره ، واقع في قبضة الأوروبيين ، غارق في الفقر والجهل والمرض والتأخر<sup>(٢٤)</sup> .

---

(٢٤) راجع « شبّهات حول الإسلام » ص : ٦٦ - ٧٥ .

فظن الناس أن الإسلام في نظمه وتشريعاته لا يعارضها أو يقف دونها . لأنه يبيح الملكية الفردية .

كان يكفي للرد على هؤلاء أن نذكر بديهيّة صغيّرة يعرّفها كل من درس الاقتصاد ، وهي أن الرأسمالية لا يمكن أن تقوم وتأخذ صورتها الواسعة التي عليها اليوم بغير الربا والاحتياط ، والإسلام قد حرمها كلّيّاً قبل نشوء الرأسمالية بأكثر من ألف وأربعين عام ... ولكن لا نريد أن نتعجل الرد .

نشأت الرأسمالية بعد اختراع الآلة التي أدت إلى تقدّيس الثروات في أيدي أصحاب رؤوس الأموال ، وتضاؤلها النسبي المتزايد في أيدي العمال ، وصار صاحب رأس المال يشغل العامل لإنتاج أكبر قدر من المنتجات ، ويعطيه أجراً ضئيلاً لا يفي بالحياة الكريمة لجمهور العمال - الكادحين - مستخلصاً لنفسه « فائض القيمة » في صورة أرباح فاحشة ، يعيش بها حياة ترف فاجرة لا تقف عند حد .

هذا فضلاً عن أن ضآلّة أجرا العامل تمنعه من استهلاك كل إنتاج المصنع ، لأنه لو أخذ من الأجرا ما يكفي لاستهلاك الناتج كله أو معظمها لانتفى ربح رأس المال أو لتضاءل إلى أقصى حد . وهذا ما لا تسمح به الرأسمالية لأنها تنتج للربح لا للاستهلاك .. ومن هنا تتكدس البضائع سنة بعد سنة ، وتبحث الدول الرأسمالية عن أسواق جديدة لتصريف بضائعها ، فينشأ الاستعمار ، وما يتلوه من تطاحن وتنافس وتزاحم على الأسواق وعلى موارد المواد الخام ينتهي بالحروب الدمرة .

أما الإسلام ففيه مهمة دائمة هي نشر الخير والرفاـه في ربـع الأرض ، لذلك فهو لا يقف في سبيل خير الفرد ، ومع ذلك فهو لم يترك الفرد وشأنه بدون تشريع ينظم علاقته بالمجتمع ، ويعني الاستغلال سواء كان ناشئاً عن نية خبيثة عند صاحب رأس المال ، أو كان من طبيعة رأس المال ذاته دون دخل صاحبه فيه .

كما ذهب بعض فقهاء المذهب الماليـي إلى حد اعتبار العامل شريـكاً في قـسم من

الربح مع صاحب رأس المال ، على أن يدفع صاحب المال جميع التكاليف ، ويستقل العامل بعمل يده ، فجعل جهد صاحب المال في إنتاج المال مقارباً لجهد العامل في صناعة الإنتاج ، وقارب بين نصيبيها في الربح على هذا الأساس . وفي هذا المبدأ يبدو حرص الإسلام العجيب على العدالة ، وسبقه بالتفكير فيها والعمل عليها .

وبنيت الرأسمالية على الديون التي كانت سبباً في إنشاء نظام المصارف التي تنظم العمليات الرأسمالية الكبرى ، وتفرضها ما تحتاج إليه من الأموال لتشغيلها في مقابل ما تأخذه من « الفوائد » والأرباح . وهذه المصارف قائمة على الربا ، وهو حرم تحريماً صريحاً في الإسلام .

كما تحطمت الشركات الصغيرة ، أو اندمجت لتأسيس شركات كبيرة ، وهذا أو ذاك يؤديان حتماً إلى الاحتكار في نهاية المطاف . والاحتكار حرام في الإسلام بنص أحاديث الرسول القاطعة بشأنه : « من احتكر فهو خاطئ »<sup>(٤٥)</sup> .

وعلى هذا فلا يمكن للرأسمالية أن تتطور - لو نشأت في أحضان الإسلام - إلى صورتها الفاحشة التي وصلت إليها اليوم والتي تؤدي إلى سوء الاستغلال ، والاستعمار والمحروب . وإذا فكيف كان يكتب لها أن تسير ؟ وهل تقف عند حد الصناعات البسيطة التي كانت في أول النهضة العلمية ، أم تتخذ طريقاً آخر يكون فيه الخير ولا يقع الشر المرهوب ؟

أما وقف تقدم الصناعة فهو عملية لا يشير بها الإسلام ، فلا بد من الاختراعات وتقديرها ، وأما تطور علاقات الإنتاج بصورة أخرى على غير ما حدث في أوروبا خلال القرنين التاسع عشر والعشرين ، فهذا هو الذي كان يمكن أن يكون بتنمية التشريعات الاقتصادية وفق نظريات الإسلام الخاصة ، كا

---

(٤٥) رواه مسلم وأبو داود والترمذى .

سبق بمسألة نصف الربح في موضوع الأجور . فكان الإسلام بهذا يتفادى أمرين في وقت واحد :

يتفادى اللجوء إلى الربا والاحتكار اللذين تحرمها شريعته .

ويتفادى الظلم الشنيع الذي يقع على العمال حين يتركون فريسة لأصحاب رؤوس الأموال يستغلونهم أبغض استغلال ، ويتصون دماءهم ، ثم يتركونهم في حمأة الفقر المدقع والحياة المذلة لكرياء الإنسان ، وهو أمر لا يقره الإسلام .

إن الإسلام الذي سبق البشرية في حل مسألة الرّق ومنع الإقطاع مدفوعاً بتفكيره الذاتية ، منع أنس الرأسالية : الربا والاحتكار والربح الفاحش وحمى العامل وشاركه الربح .

ولا يقف الإسلام عاجزاً أمام مشكلة تضخم الأموال في يد فئة قليلة من الناس ، وبقاء المجموع في حالة من الشطط والحرمان ، فهذا خالف لمبادئه الصريرة التي تحرم توزيع المال بين الجميع ، ﴿ كَيْلًا يَكُونَ دُولَةٌ بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ ﴾ [الحشر : ٧] على أن مجموعة الأنظمة الإسلامية في ذاتها تمنع ابتداء مثل هذا التضخم ، فنظام الإرث يفتت الثروة على رأس كل جيل ، نظام الزكاة ، نظام التكافل<sup>(٢٦)</sup> وتحريم كنز المال ، وتحريم الربا ... ثم طبيعة المحبة بين الأفراد في المجتمع الإسلامي هي في حد ذاتها تكافل عام ...

والإسلام لا يكتفي بالتشريعات الاقتصادية ، بل يلجم إلى الدعوة الخلقية الروحية ، ولا يوجه دعوته للروح على أنها منفصلة عن نظامه الاقتصادي ، لا ... إنها متزجة بطريقته الفريدة بين تهذيب الروح وتنظيم الاقتصاد في المجتمع .

---

(٢٦) راجع كتاب « العدالة الاجتماعية في الإسلام » ص : ١٣٦ ، للتوضع ، وستجد حديثاً شريفاً رواه الترمذى يقول : « إن في المال حقاً سوى الزكاة » . وراجع أيضاً كتاب : « الإنسان بين المادة والإسلام » وكتاب « المذاهب المدama أفيون الشعوب » ص ٢٩ وما بعدها .

والدعوة الخلقية تحرم الترف وتحاربه ، وهل نشأ الترف البغيض والمتراء  
الحسي الغليظ إلا من تضخم الإنفاق في يد فئة قليلة من الناس .

وتحرم ظلم الأجير ، وهل ينشأ تضخم الأرباح إلا من ظلم الأجراء ؟  
وتدعى إلى الإنفاق في سبيل الله ... وهل ينشأ الفقر الذي يعيش  
فيه أغلب الشعب إلا لأن الأغنياء ينفقون أموالهم على أنفسهم ،  
 وأنفسهم فحسب ؟

الدعوة الروحية تربط الإنسان بالله ، وتزدهر في كل مفاهيم الدنيا  
وملذاتها في سبيل مرضاته الله . وحباً في ثواب الآخرة ، فهل يتکالب  
الإنسان على تكديس المال وبينه وبين الله رابطة ؟ !

مهمة الدعوة الخلقية والروحية أن تمهد للتشرعيات الاقتصادية التي تقف في  
سبيل الرأسمالية ، حتى إذا جاءت هذه التشريعيات لم تكن طاعتها ناشئة من خوف  
القانون ، وإنما تنبئ هذه الطاعة عن رغبة داخل الضمير .

والرأسمالية التي عرفت أخيراً في العالم الإسلامي ، ليست من الإسلام ،  
و والإسلام ليس مسؤولاً عنها ، لأن الناس لا يحكمون شرعة الإسلام في حياتهم ،  
لا في قليل ولا كثير .





### الأعمالية

هذا التضخم الرأسمالي حاربه الإسلام بوضوح في الآية الكريمة :

- « كُلُّا يَكُونُ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ » ٥١ / ٧ .
- « وَيَقُولُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : مَنْ احْتَكَرَ فَهُوَ خَاطِئٌ » .
- وَيَعْرِمُ الرِّبَا وَأَكْلَ جَهَدِ الْعَامِلِ .
- وَبِالْمِيرَاثِ : حِيثُ تَجْزِأُ الثَّرَوَةَ عَلَى رَأْسِ كُلِّ جِيلٍ .

### ☆ الاستفهام الثامن :

القاضي : ألا ترى معي - أخيراً - أن الإسلام هو سبب تأخر المسلمين ؟ فلقد زهدتم بالحياة ، وعطل العقل ، فسبب جموداً وتأخراً في حياة المسلمين ، فلو تركوه لانطلقوا ، فإنه سبب تواكلهم ، وعقبة تقدمهم !؟

الإسلام : أتعجب أليها القاضي الحكيم أن أتّهم بأنني عقبة ... سبب الجمود ... معطل للعقل ... مزهد بالحياة ... بينما كنت سبباً وحافزاً للعرب الأولين الذين

انطلقوا يحملون رسالة الحياة شرقاً وغرباً . إنني أرى جمود المسلمين بسبب ترك الإسلام وإعراضهم عنه وانصرافهم إلى غيره .

في الإسلام تكن معاني القوة والنهاية ، والنضال والعمل ، فتركوه واستسلموا لسبات طويل - أنا منه براء - ووجد أعداؤهم في سباتهم فرصة مواتية لإطالة أمد غفوتهم ، ومضاعفة شدته كي يخلو لهم الميدان .

الإسلام براء من الاتكالية - أو التواكلية - التي جردت المسلمين من كل معاني القوة الصالحة للحياة ، فهذا القرآن الكريم يبين أن العزم أولًا ثم التواكل ثانياً : ﴿ وَشَاءُوكُمْ فِي الْأَمْرِ فَإِذَا عَزَّمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ ﴾ [آل عمران : ١٥٩] . فالعزم والتصميم والإرادة هي العدة العملية ، ومن بعدها التوكل الذي هو عمل من أعمال القلب .

أما الزهد : فقد نبه القرآن الكريم المسلمين إلى طيبات الدنيا وأجل الثواب في الآخرة ، فتركوا الدنيا وما خلق الله لهم فيها ، وأمنوا بأنها « متاع الغرور » ، فغفلوا عن حكمة الله في تهوين شأن الدنيا ، حق لا يتهالك عليها متهالك فيensi آخرته .

فليس من الإسلام الانقطاع للعبادة ، وإهانة البدن وإرهاقه ، ولنا في رسول الله ﷺ أسوة حسنة ، فقد قام ولم ينم ، قام إلى الدعوة ، إلى الفتوح ، إلى ميادين الحياة في مختلف الشؤون . فمن ينتسب إلى ويحرم طيبات الله التي خلقها لعباده ، فهو جاهل وكأنه لم يتل قوله تعالى :

- ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُّوا مِمَّا فِي الْأَرْضِ حَلَالًا طَيِّبًا ﴾ [البقرة : ١٦٨] .
- ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَحْرِمُوا طَيِّبَاتٍ مَا أَخْلَى اللَّهُ لَكُمْ ﴾ [المائدة :

. ٨٧

- ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُّوا مِنْ طَيَّبَاتٍ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا اللَّهَ إِنْ كُنْتُمْ إِيمَانًا تَعْبُدُونَ ﴾ [البقرة : ١٧٢] .
- ﴿ رَبُّنَا أَتَنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً ، وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقَنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ [البقرة : ٢٠١] .
- ﴿ وَابْتَغِ فِيمَا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الْآخِرَةَ ، وَلَا تَنْسَ نَصِيبِكَ مِنَ الدُّنْيَا ﴾ [القصص : ٧٧] .

المجود : علة طارئة على المسلمين ... لقد انطلق الإسلام يسع العالم بأسره ، وهو اليوم يضيق بهم حتى كادوا ليتنازلون عنه - أو تنازلوا - وأصبح الدين : عبادات وتقشفاً وزهدًا . وإذا أقام فيهم فعاد يقول هيئا إلى العمل ، قالوا : ما لنا وللدنيا ؟ ! ...

إن الإسلام وإن كان لا يتحقق إلا بالعبادات ، غير أنه لا يقتصر عليها ، بل يدعو معها إلى العمل ، وأما الذين يعطّلون العمل ويقصرون إسلامهم على العبادات الشكلية بمحجة الزهد في الدنيا ، فإنهم يحملون الإسلام كسلهم وجودهم . وما زدهم زهد ، ولكنهم تربت أيديهم فتزهدوا . وما الزهد الحقيقي إلا زهد الصدّيق و عمر الصحابة ، فقد ملكوا الدنيا ، ولكنهم رغبوا عنها وزهدوا فيها ، وما مال قلوبهم إليها طرفة عين ، فأولئك زهاد عاملون ، وأما هؤلاء الذين نراهم فكأنهم لشدة جودهم وتواكلهم نسوا قوله تعالى :

﴿ وَقُلْ أَعْمَلُوا فَسَيَرِي اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ، وَسَتُرَدُّونَ إِلَى عَالَمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُبَيَّنُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [التوبه : ١٠٥] .

﴿ يَرْفَعُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللَّهُ يَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيْرٌ ﴾ [المجادلة : ١١] .

- هذا ... وما أكثر الآيات التي تخاطب المسلمين أن سيروا في الأرض  
وانظروا<sup>(٢٧)</sup> ...

ولقد طال أمد هذا الجمود بسبب ثلاثة أصناف من العلماء :

١ - صنف رأى الدين حياة القلب والروح فقط ، فأغفل ميادين الحياة الأخرى لغير المسلمين وتنسّك ، فالتصوف ليس هو الإسلام كله ، إنه حظ الروح والقلب ... وتبقي هناك جوانب أخرى للحياة .

٢ - وصنف متزمت تمسك بظاهر النصوص الفقهية ولم يسرأ غوارها ، لا يعرف كيف يعرض الدين في عصرنا . فالفرد في هذا الصف « قاضٍ » ، يصدر الأحكام على الناس : هذا مؤمن ، هذا صالح ، هذا فاسق ، هذا كافر ، هذا زنديق مرتد ... وفي ذلك يمكن الخطر كل الخطر الذي يؤدي إلى نفور بعض الشباب من الدين ، وعلى الرغم من إخلاص هذا الفريق من العلماء ، فإنهم يحتاجون إلى حكمة ومعرفة فقه أسلوب الدعوة إلى الله ، لأن العالم يجب أن يكون طبيباً لا قاضياً .

٣ - وصنف ثالث لا يعرف البناء ولكنه يحسن النقد ، فيهدم ما بناه المصلحون المنقدون الكاملون سواء عن قصد ، أو عن جهل وحسن نية !!

أما عامة الناس ... فقد تاهاوا وصعب عليهم تناول الشريعة حتى رضوا بجهلها عجزاً عن الوصول إلى علمها ، فلا ترى العارف بها من هؤلاء الناس إلا قليلاً ، وهل يتوقع من جاهل بشريعة أن يعمل بأحكامها ؟

وأمّا أسباب الجمود تلك المدارس التبشيرية التي نفشت سمومها وزهدتنا بالعقيدة الإسلامية ، وأوحت للشباب أن الإسلام قد انتهى زمانه ، فلا يتخرج منها الشباب إلا وقد أضحي دعاية سوء وحقد ضد إسلامه .

---

(٢٧) كا في الآيات : ( ١٢٧/٣ - ١٢٧/٦ - ٣٦/١٦ - ١١/٦ - ٦٩/٢٧ - ٢٠/٢٩ - ٤٢/٢٠ ... ) .

ولقد سألي بعض الشباب يوماً : كيف السبيل إلى محو هذا التأخر والجمود  
الذي يلازم أمتنا منذ فترة طويلة ؟

قلت : وأنت ما رأيك ؟

قال : - والأسى يحزن في نفسه - لابد من اضحلال وفناء هذا الجيل ، ومجيء  
جيل جديد .

قلت : ولم هذا التشاؤم واليأس ؟ أليس في أمتنا كوامن تبعث على العمل  
والبحث العلمي والوحدة والمعرفة ...

قال : وكيف ذاك ؟

قلت : ألم تتبوأ أمتنا مركز الصدارة في ميدان العلوم أيام الرشيد والمؤمن  
مثلاً ؟

قال : بلى .

قلت : ألا تُحب أن تكون الآن مثلهم ، تتبوأ مركز الصدارة في هذا العصر ؟

قال : نعم ، تحب أن تبحث ، تتقدم ، تتوحد ، تختروع ...

قلت : ما دور العرب في ميزان الحضارة قبل الإسلام ؟ هل بحثوا ، هل  
اخترعوا ، هل تقدموا علوماً وحضارة ؟

قال : لا .

قلت : فما الذي جعلهم يبحثون ويفكرون ، ويترجمون الكتب العلمية ،  
ويقيمون دور العلم والمكتبات ؟ ...

قال : « بعد تردد قصير » لاشك إنه الإسلام .

قلت : وبرجوعنا إليه صحيحاً نرجع إلى التقدم العلمي والحضاري والفكري

وإلى الوحدة والمحبة والألفة ...

فإن أردنا الوحدة ، فالإسلام دين الوحدة والأمة الواحدة : ﴿ إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةٌ وَاحِدَةٌ وَإِنَّا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء : ٩٢] . ﴿ وَإِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةٌ وَاحِدَةٌ وَإِنَّا رَبُّكُمْ فَاتَّقُونِ ﴾ [المؤمنون : ٥٢] .

وإن أردنا التقدم العلمي ، فحسبنا عشر الآيات التي تتضمن الدعوة الصريحة إلى العلم والمعرفة ، وإعمال الفكر ، والنظر في شؤون الكون والإنسان والحياة ... كما مرّ معنا في الجلسة التي شرحنا بها موقف الإسلام من العمل ، والتي استخلصت منها تلك القاعدة التي اتخذها المسلمون ألا وهي : « جرب واجتهد ولا حظ تكن عارفاً » .

وأين من هذه القاعدة ما ساد عند الأوروبيين إلى ما بعد القرن العاشر للميلاد ؟ فقد سادت عندهم قاعدة « اقرأ في الكتب وكرر ما يقوله الأساتذة تكن عالماً » .

وما من شك أن تمسك المسلمين بتعاليم القرآن الكريم هو الذي أخذ ييدهم فتصدرروا ذروة العلم . فإذا بهم وقد جمعوا العلوم المختلفة ونسقوها ورتبوها ، ثم أضافوا إليها ، وجددوا فيها واخترعوا .

وليس بعيداً عن الأذهان أن البرت مدين لابن سينا ، وأن توما الإكويوني مدين في أسس فلسفته لابن رشد<sup>(٢٨)</sup> .

وما نظن أحداً يكفيه أن ينكر أن علوم الطب والفلك والطبيعيات والاجتماع في أوروبا إنما أُسست على علم عربي إسلامي ، كان نتيجة من نتائج تفهم حقيقة الإسلام .

---

(٢٨) باعتراف الفيلسوف الفرنسي « رينان » .

وهكذا فإننا نقرر أن الإسلام ما كان أبداً دين عبادة وحسب ، ولا دين تقشف وزهد ، كأنه لم يكن أبداً أداة تأخر وضعف ، وإنما هو دين الشورة المستمرة ، والنهضة والسعى للتقدم في شتى ميادين العلوم .

ولعلي ألمح في وجهك - أيها القاضي - سؤالاً عن السبيل للوصول إلى هذا الدين بحقيقة تغيير حالة المجتمع الإسلامي الحالي ؟  
وأين « الحلقة المفقودة » بين الإسلام والمسلمين ؟

لن يكون الجواب بعيداً عما قررناه في جلساتنا السابقة ، وذلك أننا نحتاج إلى تلك الفئة من العلماء الذين يدركون حقيقة الإسلام ودعوته . والذين يملكون كل منهم عقل الفيلسوف وقلب الناسك . فإذا به يجمع الفكر النير والقلب المزكي .

إننا نحتاج إلى ذلك العالم الذي يستطيع بعقله وحكمته أن يغرس الحكمة في أفكار الناس وأعمالهم ، وإلى ذلك العالم الذي يستطيع بروحه الصافية أن يزكي قلوب الناس وأرواحهم .

نحن بشوق إلى هذا العالم الذي فهم حقيقة الإسلام ، وفهم طبيعة العصر ، فأدرك حكمة الإسلام في شؤون العصر . وما أظن أن ديار المسلمين خالية ، ولكن المستشرقين زرعوا فيينا الزهد بمثل هذا العالم والإعراض عنه ، فإذا بنا نخاف حتى من صحبته ، ونشك في كل ما يصدر عنه .

وحين تخلص من تلك العقد النفسية التي غرسها هؤلاء المستشرقون نجد « الحلقة المفقودة » بين الإسلام والمسلمين ، حينذاك سيشع نور إلهي يضيء طريق السعادة للبشر جميعاً ﴿ لِهِ الْأَمْرُ مِنْ قَبْلٍ وَمِنْ بَعْدٍ وَيُؤْمِنُ بِهِ الْمُؤْمِنُونَ يُنَصِّرُ اللَّهُ ، يُنَصِّرُ مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾ ، [الروم : ٤٥] .

قاطع النائب العام الإسلام موجهاً حديثه إلى القاضي ، ومشيراً إلى الإسلام المُتّهم بعصاً في يده يمسك بطرفها : سيادة القاضي ، إن في طرف هذا العصا مجرم هزّ الدنيا وشغلها وأن للبشرية أن تدينه .

وأطرق القاضي - أطرق العقل - ليسترجع ببصيرته أحکامه في عشرين جلسة . ثم نظر إلى النائب العام وقال له :

حقاً إن في طرف هذا العصا مجرم أن له أن يُدان ، ولكنه الطرف الذي في يدك .



## خاتمة

☆ «الَّذِينَ يَسْمَعُونَ الْقُوْلَ  
فَيَتَبَعُونَ أَحْسَنَهُ ، أُولَئِكَ الَّذِينَ  
هَدَاهُمُ اللَّهُ ، وَأُولَئِكَ هُمُ أَوْلَا  
الآَبَابِ» . [ الزمر : ١٨ ]

مشاهد مشوهة في رؤوس المستشرقين ومن والاهم ، أولف لفهم من شبابنا : كانتشار الإسلام بالسيف والقهر والغلبة ، وفرضه على الشعوب فرضاً . أو تعدد زوجات النبي ﷺ ، وأن القرآن الكريم من تأليف محمد أو من تعليم الكهان له ، أو تشويه الإسلام بزعم تناقض في القرآن واختلاف حكاية الغرانيق ... أو إظهار الإسلام بالظلم للمرأة ، الماضم حقوقها غير المنصف لميراثها ، المهدد لها بالطلاق .. إلى غير ذلك من شبّه أتبينا على ذكرها .

والآن ما أحوج الإسلام إلى قاضٍ منصف ، وحسبي بعقلك أيها القارئ الكريم قاضياً يناقش هذه التهم ناظراً بموضوعية في حقيقتها كاً بينها الإسلام .

والإنسان المنطقي الكامل من يقنع بشيء بعد دراسته وتحقيقه ، ثم يقوم لينقله إلى كل مجلس هو فيه . فلا يكفي أن أقنعني أنا وحدي ، بل عليّ أن أبصّر الآخرين بمواضع جهمهم . فإن أنصف القارئ الإسلام واقتنع بصفاته ووضوحته ، وصلاحه للعصر ، قام يوضح السبيل للآخرين ، ولا يسكت عن حق توضيح له .

ونحن في كتابنا هذا نبيّن جمال وصفاء وعدوبة الإسلام في نواحٍ ليست من اختصاص هذا الكتاب ، لأننا لو أردنا ذلك الجمال التشريعي والخلقي والفكري والاجتماعي ... لا حتّجنا إلى مجلدات ووقت غير يسير يكي نفي الموضوع حقه .

وفي رأي : إن الانضواء تحت لواء الإسلام نعمة ، وهذه النعمة لا يعرفها إلا أولئك الذين عاشهوا وتدوقوا طعمها ، ونحن قد من الله علينا بهذه النعمة ونرجو لشبابنا الذين فضل الله عليهم بالإسلام ولكنهم أبوا - عامدين أو جاهلين - فابتعدوا عنها ، أن يقطفوا ثمار هذه النعمة ، إننا نرجو أن يردهم هذا الكتاب بخطوات ثابتة وعلمية إلى عقيدتهم السليمة الناصعة ، وأن يسلكوا الطريق الصحيحة ، والصراط السوي ، الذي سينجيهم من متأهات الفكر والشقاء في الدنيا قبل الدار الآخرة .

الإسلام يواجه مواقف متشابهة ، وأزمات واحدة ، وتجارب متشابهة على مر العصور والأزمان ، إنه يواجه البغي والخذل الأعمى والهجوم المستمر ، فأعداؤنا وأعداء ديننا من المستشرقين والمبشرين يقفون لنا بالمرصاد ، إنهم يحسبون علينا كل حركة وسكنة لكي يزرعوا في أفكار هذا الشّئ الشّك بدينه وعقيدته . وربما يجد هؤلاء آذانا صاغية بين ظهرانينا ، وذلك عائد بالطبع إلى جهل شبابنا بدينهم وعقيدتهم ، وبالتالي فإن هذا الشّء يلتهي بمناقشات جانبية لا نصيب لها من الصحة ، ويبقى الهدف منها التشكيك لإضعاف عقيدة الأمة كي تسهل السيطرة عليها .

فلئن مكننا هؤلاء المستشرقين من المضي في طريقتهم ودعوتهم للقضاء على عقيدتنا ، فإنهم سيهدون السبيل لحكوماتهم لكي تضررنا تلك الضربة القاصمة التي لن نستطيع بعدها أن نقف على أقدامنا .

وفاء منا لدیننا وعقیدتنا ولأمّتنا العربية ، فإننا قمنا بتنفيذ مزاعم هؤلاء المستشرقين المتعصبين . وإننا نرى أن هؤلاء المستشرقين ومن تقبل فكرتهم ، وسلك سبيلهم يرمون التهم على عواهنها بلا تفكير أو ثاقب نظر .

وإنني لأذهب إلى أبعد من هذا فأقول : إنه لو قدر لإنسان أن يستشف نفوس هؤلاء ، وأن يسر أعمق عقولهم وأفقتهم فإنه سيخرج لا محالة بنتيجة مذهلة ،

وهي أن هؤلاء على يقين أكيد بأن هذا الدين الذي يعادونه يصلح لكل زمان ومكان . لأنه ثبت منذ مئات السنين لشبيهاتهم وهجومهم المستمر عبر الأجيال ، فكأنما هم أدركوا في نفوسهم أنهم يحطمون طوداً راسخاً بطارق من زجاج رقيق .

ولكن أن لهم أن يعترفوا بفضل هذا الدين ، وقد أعمام الحقد ، لأنهم رأوه يخالف عقائدهم ، فهم باعترافهم سيوجهون أنظار مواطنיהם إلى هذا الدين ، وبالتالي يخافون عليهم من أن يجرفهم تيار الحق ، وتيار التور ، ليوصلهم إلى شاطئ السلامة . إنهم يركبون رؤوسهم عمداً ، ويختلفون فكرهم قصداً ، فيحاولون تأليب الناس على الإسلام ، بإثارة الشبهات حوله ، وإلصاق التهم به .

وإنني لأدعو شبابنا إلى البحث عن رائد يرود لهم الطريق ، ويبعد أوهامهم فيشيقي صدورهم .

وإلى هؤلاء الشباب أذكر ما يلي :

كان من أواخر جهود المستشرقين والمبشرين ، ذلك المؤتمر الذي عقد في أمريكا . وإن مؤسسة فرانكلين أصدرت ملخصاً للمقالات التي ألقيت في المؤتمر ، فصدر كتاب بذلك عنوانه : « الثقافة الإسلامية والحياة المعاصرة » .

واشترك فيه قسس محترفون للتبرير مثل : ميلر بروزاست أستاذ الفقه الديني الإنجيلي في جامعة بيل ، والبشر و . هارولد سميث . كما اشترك بالمؤتمر الدكتور نبيه فارس رئيس القسم العربي بإدارة المخابرات الخربية بمدينة « يورك » .

خرج الكتاب المذكور وفيه الدسم الذي يخفي ما حشى به المؤتمر من سمو ، لقد خالف الكتاب الشريعة مخالفة صريحة ، عندما انتحل الأعذار والمبررات ، واخترع الحيل ، لتخريج مخالفات عديدة واضحة ، خاصة عند حدثه عن الحدود والربا .

لقد أراد المؤتمر - أمراً كثيرةً في الإسلام - وتطوير الشريعة ، لتصبح أدلة لتبرير القيم الغربية ، بدليل عقد مؤتمر إسلامي بإشراف أمريكا ، وتوجيهه المبشرين والخابرات الأمريكية .

والجدير بالذكر ، أن الدكتور محمد حسين قد رأى على ما جاء في هذا المؤتمر ، وفند آراء المشتركين فيه جميعاً ، وذلك في كتاب : « حصوننا مهددة من داخلها » .

فعجبًا لشبابنا الذين انحرفوا وراء أفكار ودعایات أعدائنا وكأنهم نسوا قوله تعالى :

﴿ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ مِنْكُمْ فَإِنَّهُمْ مِنْهُمْ ، إِنَّ اللَّهَ لَا يَهُدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾

والحمد لله رب العالمين



## المراجع

- |                                  |                                           |
|----------------------------------|-------------------------------------------|
| عباس محمود العقاد                | ١ - الإسلام في القرن العشرين              |
| ليوبولد فايس ( محمد أسد )        | ٢ - الإسلام على مفترق الطرق               |
| د . عمر فروخ                     | ٣ - الإسلام في الحوضين الشرقي والغربي     |
| عبد العزيز جاويش                 | ٤ - الإسلام دين القطرة والحرية            |
| الإمام محمد عبده                 | ٥ - الإسلام بين العلم والمدنية            |
| محمد عبد الغني حسن               | ٦ - الإسلام بين الانصاف والمجحود          |
| محمد الغزالى                     | ٧ - الإسلام المفترى عليه                  |
| ترجمة الدكتور إسحاق موسى الحسيني | ٨ - الإسلام في نظر الغرب                  |
| مصطفى عبد الواحد                 | ٩ - الإسلام والمشكلة الجنسية              |
| محمد عبده                        | ١٠ - الإسلام والنصرانية مع العلم والمدنية |
| محمود شيت خطاب                   | ١١ - الرسول القائد                        |
| العاد مصطفى طلاس                 | ١٢ - الرسول العربي وفن الحرب              |
| محمود بن الشريف                  | ١٣ - الرسول في القرآن                     |
| بودلي ، ترجمة السحار             | ١٤ - الرسول                               |
| توماس كارليل                     | ١٥ - الأبطال                              |
| توماس أرنولد                     | ١٦ - الدعوة إلى الإسلام                   |
| محمد قطب                         | ١٧ - الإنسان بين المادية والإسلام         |
| د . أحمد شوكت الشطي              | ١٨ - الطب عند العرب                       |
| المرحوم العقاد                   | ١٩ - المذاهب المدamaة أفيون الشعوب        |
| سيد قطب                          | ٢٠ - السلام العالمي والإسلام              |

- ٢١ - الاتجاهات الحديثة في الإسلام  
 د . جيب ابن قتيبة
- ٢٢ - الإمامة والسياسة  
 عبد الرحمن نصير
- ٢٣ - العدالة الاجتماعية  
 عبد الرحمن صوفي
- ٢٤ - الشرق والإسلام في أدب جوته  
 محمد مفید الشوباشي
- ٢٥ - العرب والحضارة الأوروبية  
 ٢٦ - التشريع الإسلامي وأثره في الفقه  
 محمد يوسف موسى الغربي .
- ٢٧ - الحجاب  
 أبو الأعلى المودودي
- ٢٨ - الكامل في التاريخ  
 ابن الأثير الجزري
- ٢٩ - المسيحية في الإسلام  
 الإيفومانس ابراهيم لوقا
- ٣٠ - المؤمن الخليفة العالم  
 د . محمد مصطفى هدارة
- ٣١ - الوحي الإلهي  
 د . الحسيني عبد المجيد هاشم
- ٣٢ - الحضارة العربية  
 د . شكري محمد عباد
- ٣٣ - التفكير فريضة إسلامية  
 للمرحوم العقاد
- ٣٤ - العدالة الاجتماعية في الإسلام  
 سيد قطب
- ٣٥ - الحركة الصليبية  
 د . سعيد عبد الفتاح عاشور
- ٣٦ - التبشير والاستعمار  
 الدكتورين : خالدي - وفروخ
- ٣٧ - أسد الغابة في معرفة الصحابة  
 ابن الأثير
- ٣٨ - الشرع الدولي في الإسلام  
 د . نجيب الارمنازى
- ٣٩ - القومية في الإسلام  
 محمد أحمد باشيميل
- ٤٠ - أصول الدين  
 د . محمد عجاج الخطيب
- ٤١ - المرأة في الإسلام  
 كمال أحمد عون
- ٤٢ - الصعلكة والفتوة في الإسلام  
 د . أحمد أمين للباقلاني
- ٤٣ - إعجاز القرآن

- للمرحوم العقاد                                          ٤٤ - الديموقراطية في الإسلام  
 أسعد لطفي                                                  ٤٥ - الزواج في الإسلام  
 كارادي فو - ترجمة : عادل زعير                          ٤٦ - الغزالى  
 د . سيد عبد الله حسين                                  ٤٧ - المقارنات التشريعية  
 أبو بكر بن العربي                                          ٤٨ - العواصم من القواسم  
 عبد الحليم عباس                                          ٤٩ - أصحاب محمد  
 محمد حسين الذهبي                                          ٥٠ - التفسير والمفسرون  
 أبو بكر محمد بن عبد الله (ابن عربي )                          ٥١ - أحكام القرآن  
 مصطفى صادق الرافعى                                          ٥٢ - إعجاز القرآن والبلاغة النبوية  
 عبد الرزاق نوفل                                                  ٥٣ - القرآن والمجتمع الحديث  
 مالك بن نبي ، ترجمة : عبد الصبور شاهين                          ٥٤ - الظاهرة القرآنية  
 محمد عزة دروزة                                                  ٥٥ - التفسير الحديث  
 شوقي أبو خليل                                                  ٥٦ - الإنسان بين العلم والدين  
 كولي                                                                  ٥٧ - البحث عن الدين الحقيقي  
 محمد الغزالى                                                  ٥٨ - التسامح والتعصب  
 الشهريستاني                                                  ٥٩ - الملل والنحل  
 ستانلى لان بول                                                  ٦٠ - العرب في اسبانيا  
 الغزالى                                                          ٦١ - إحياء علوم الدين  
 د . حسن ، ود . علي إبراهيم حسن                          ٦٢ - النظم الإسلامية  
 كارل بروكلمان                                                  ٦٣ - تاريخ الشعوب الإسلامية  
 ه . أ . ل . فيشر                                                  ٦٤ - تاريخ أوربة في العصور الوسطى  
 عبد العزيز عثمان                                                  ٦٥ - تاريخ الشرق الأدنى القديم  
 لبارتولد ، ترجمة : حمزة طاهر                          ٦٦ - تاريخ الحضارة الإسلامية  
 لسيدييو ، ترجمة : عادل زعير                                  ٦٧ - تاريخ العرب العام

- |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>د . نبيه العاقل</p> <p>د . أحمد بدر</p> <p>الشيخ محمد الحضرى</p> <p>اليعقوبى</p> <p>د . حسن إبراهيم حسن</p> <p>يولياس فلهاوزن</p> <p>ابن جرير الطبرى</p> <p>لابن كثير</p> <p>البيضاوى</p> <p>الرافعى</p> <p>د . جورج حداد</p> <p>للمرحوم العقاد</p> <p>د . عز الدين فوده</p> <p>فؤاد محمد شبل</p> <p>د . محمد محمد حسين</p> <p>محمد الغزالى</p> <p>أبو الأعلى المودودى</p> <p>محمد يوسف الكاندهلوى</p> <p>غوستاف لوبون ، ترجمة : زعير</p> <p>د . علي عبد الواحد</p> <p>د . محمد حسين هيكل</p> <p>د . محمود قاسم</p> <p>عبد الرزاق نوفل</p> <p>د . محمد علي الزعبي</p> | <p>٦٨ - تاريخ العرب والإسلام</p> <p>٦٩ - تاريخ العرب في الأندلس</p> <p>٧٠ - تاريخ التشريع الإسلامي</p> <p>٧١ - تاريخ اليعقوبى</p> <p>٧٢ - تاريخ الإسلام</p> <p>٧٣ - تاريخ الدولة العربية</p> <p>٧٤ - تاريخ الطبرى</p> <p>٧٥ - تفسير القرآن العظيم</p> <p>٧٦ - تفسير البيضاوى</p> <p>٧٧ - تحت راية القرآن</p> <p>٧٨ - تاريخ الحضارة</p> <p>٧٩ - حقائق الإسلام وأباطيل خصومه</p> <p>٨٠ - حقوق الإنسان في التاريخ</p> <p>٨١ - حضارة الإسلام في دراسة تويني للتاريخ</p> <p>٨٢ - حصوننا مهددة من داخلها</p> <p>٨٣ - حقوق الإنسان</p> <p>٨٤ - حقوق أهل الذمة في الدولة الإسلامية</p> <p>٨٥ - حياة الصحابة</p> <p>٨٦ - حضارة العرب</p> <p>٨٧ - حقوق الإنسان في الإسلام</p> <p>٨٨ - حياة محمد</p> <p>٨٩ - دراسات في الفلسفة الإسلامية</p> <p>٩٠ - دين وفكر</p> <p>٩١ - دقائق النفس اليهودية</p> |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

- |                           |                                       |
|---------------------------|---------------------------------------|
| عفيف طيارة                | ٩٢ - روح الدين الإسلامي               |
| محمد الخضر حسين           | ٩٣ - رسائل الإصلاح                    |
| لابن هشام                 | ٩٤ - السيرة النبوية                   |
| محمد عزة دروزة            | ٩٥ - سيرة الرسول                      |
| محمد قطب                  | ٩٦ - شبهات حول الإسلام                |
| زيغريد هونكه              | ٩٧ - شمس العرب تسطع على الغرب         |
| لسان حال شباب سيدنا محمد  | ٩٨ - صوت الإسلام                      |
| القلقشندى                 | ٩٩ - صبح الأعشى                       |
| البخارى                   | ١٠٠ - صحيح البخارى                    |
| د . عمر فروخ              | ١٠١ - عبقرية العرب في العلم والفلسفة  |
| معاوية محمود              | ١٠٢ - علماؤنا العرب                   |
| سيد قطب                   | ١٠٣ - في ظلال القرآن                  |
| محمد قطب                  | ١٠٤ - في النفس والمجتمع               |
| البلاذري                  | ١٠٥ - فتوح البلدان                    |
| محمد قطب                  | ١٠٦ - قبسات من الرسول                 |
| العریان - د . شیال        | ١٠٧ - قصة الكفاح بين العرب والاستعمار |
| د. محمد سعيد رمضان البوطي | ١٠٨ - كبرى اليقينيات الكونية          |
| للمرحوم العقاد            | ١٠٩ - لا شيوعية ولا استعمار           |
| محمد رضا                  | ١١٠ - محمد رسول الله                  |
| محمد الخضر حسين           | ١١١ - محمد رسول الله وخاتم النبيين    |
| د . علي حسني الخربوطلي    | ١١٢ - محمد والقومية العربية           |
| برانق - محجوب             | ١١٣ - محمد واليهود                    |
| أبو الأعلى المودودي       | ١١٤ - مبادئ أساسية لفهم القرآن        |
| للمرحوم العقاد            | ١١٥ - ما يقال عن الإسلام              |

- |                     |                                                            |
|---------------------|------------------------------------------------------------|
| الندوي              | ١١٦ - مَاذَا خسَرَ الْعَالَمُ بِأَنْخَطَاطِ الْمُسْلِمِينَ |
| محمد قطب            | ١١٧ - معركة التقاليد                                       |
| د . محمد علي الزعبي | ١١٨ - مسيرون أم مخربون                                     |
| د . طه حسين         | ١١٩ - من حديث الشعر والنثر                                 |
| دكتورة بنت الشاطئ   | ١٢٠ - نساء النبي                                           |

● بالإضافة إلى الكثير من المصادر الأخرى التي أشرنا إليها في حواشى الكتاب .



## المحتوى

| صفحة | جلسة                               |
|------|------------------------------------|
| ٥    | مقدمة الطبعة الجديدة               |
| ٨    | تصدير الطبعة الثانية               |
| ١١   | تصدير الطبعة الأولى                |
| ٢٣   | ١ - مصدر القرآن                    |
| ٢٤   | - الاحتلال الأول                   |
| ٢٨   | - الاحتلال الثاني                  |
| ٣١   | - الاحتلال الثالث                  |
| ٣٢   | ٢ - القرآن والكهان                 |
| ٣٦   | - آيات لاتفاق المسيحية             |
| ٣٧   | - وآيات تندد باليهود ونفسيتهم      |
| ٤٠   | ٣ - تناقض في القرآن                |
| ٥٣   | ٤ - عالمية الإسلام                 |
| ٦١   | ٥ - رسائل مزورة                    |
| ٦٤   | - حديث هرقل مع أبي سفيان           |
| ٦٧   | - إسلام باذان                      |
| ٦٩   | - معركة مؤتة                       |
| ٧٠   | - وصية النبي ﷺ بأهل مصر            |
| ٧٠   | - الآيات الدالة على عالمية الإسلام |
| ٧٢   | - حديث ابن حميد                    |

| صفحة | جلسة                                  |
|------|---------------------------------------|
| ٧٣   | - رسالة النبي ﷺ للمقوس                |
| ٧٤   | - نص رسالة النبي ﷺ إلى المنذر بن ساوي |
| ٧٥   | <b>٦ - نبوءات محمد</b>                |
| ٨١   | <b>٧ - الفرانيق</b>                   |
| ٨٩   | <b>٨ - لو تحالفت القبائل</b>          |
| ٩٢   | <b>٩ - انتشار الإسلام</b>             |
| ٩٤   | - حرب النبي ﷺ مع قريش                 |
| ٩٨   | - حروب النبي ﷺ ضد اليهود              |
| ١٠٢  | - ضد الفاسدة والروم                   |
| ١٠٣  | - الجهاد                              |
| ١٠٤  | - ما هو الجهاد ؟ وما هدفه ؟           |
| ١٠٧  | - آداب الجهاد                         |
| ١١٩  | - انتشار الإسلام في بلاد الشام        |
| ١٢٢  | - في إفريقيا                          |
| ١٢٣  | - في إسبانيا                          |
| ١٢٥  | - في أوروبا الشرقية                   |
| ١٢٨  | - في بلاد فارس وعوازير النهر          |
| ١٣١  | - المغول والتر                        |
| ١٣٥  | - شهادات منصفة                        |
| ١٣٩  | <b>١٠ - الذميين والجزية</b>           |
| ١٤٧  | - لماذا تدفع الجزية من قبل الذميين ؟  |
| ١٥٠  | - الحقوق العامة لأهل الذمة            |
| ١٥٣  | - شهادات منصفة                        |
| ١٥٥  | - لماذا يقتل المرتد ؟                 |

## صفحة

|     |                                        |
|-----|----------------------------------------|
| ١٦٠ | <b>الإسلام والاستعمار</b>              |
| ١٦٢ | - التاريخ والفاتحون                    |
| ١٦٨ | - الاستعمار                            |
| ١٦٩ | - آثار ونتائج الاستعمار                |
| ١٧٩ | <b>الإسلام والرقيق</b>                 |
| ١٨٠ | - كيف عاملت الأمم الرقيق ؟             |
| ١٨٦ | - الإسلام والرقيق                      |
| ١٨٨ | - تضييق المدخل                         |
| ١٨٩ | - توسيع الخرج                          |
| ١٩٣ | - معاملة الرقيق في الإسلام             |
| ٢٠٠ | <b>الغنية هي الهدف</b>                 |
| ٢١٠ | <b>الإسلام والعلم</b>                  |
| ٢١٥ | - مكتبة الاسكندرية                     |
| ٢٢٢ | <b>الإسلام والمرأة</b>                 |
| ٢٢٣ | - المرأة في الماضي                     |
| ٢٢٧ | - موقف الإسلام من المرأة               |
| ٢٢٨ | - تعدد الزوجات                         |
| ٢٣١ | - الطلاق                               |
| ٢٣٣ | - لماذا جعل الإسلام الطلاق بيد الرجل ؟ |
| ٢٣٤ | - القوامة                              |
| ٢٣٥ | - التأديب                              |
| ٢٣٨ | - الميراث                              |
| ٢٤٢ | - الاختلاط                             |

| صفحة | جلسة                           |
|------|--------------------------------|
| ٢٤٩  | ١٦ - زوجات محمد                |
| ٢٥١  | - خديجة بنت خويلد              |
| ٢٥٥  | - سودة بنت زمعة                |
| ٢٥٦  | - عائشة بنت أبي بكر            |
| ٢٥٩  | - حفصة بنت عمر                 |
| ٢٦١  | - زينب بنت خزية                |
| ٢٦٢  | - أم سلمة                      |
| ٢٦٣  | - زينب بنت جحش                 |
| ٢٦٦  | - جويرية بنت الحارث            |
| ٢٦٨  | - صفية بنت حبيبي               |
| ٢٦٩  | - أم حبيبة                     |
| ٢٧١  | - مارية القبطية                |
| ٢٧٢  | - ميمونة بنت الحارث            |
| ٢٧٨  | ١٧ - قضية الهجرة إلى الحبشة    |
| ٢٩٢  | ١٨ - القدر                     |
| ٣٠٥  | ١٩ - روابس وثنية               |
| ٣٠٥  | - الكعبة                       |
| ٣٠٧  | - الحجر الأسود                 |
| ٣٠٩  | - الرّبْعَةُ                   |
| ٣١٠  | - الصلوة                       |
| ٣١٤  | ٢٠ - جلسة الختام               |
| ٣١٤  | - الإسلام نسخة مشوهة عن اليهود |
| ٣١٨  | - الزراعة في الإسلام           |
| ٣٢٣  | - الإسلام في القطبين           |

**جلسة**

- الإسلام من نتاج العصور الوسطى
- الإسلام والطبقات
- الإسلام والإقطاع
- الإسلام والرأسمالية
- الإسلام وتأخر المسلمين
- الحلقة المفقودة بين الإسلام والمسلمين

**خاتمة**

**المراجع**

**صفحة**

- ٢٢٤
- ٢٢٨
- ٣٣١
- ٣٣٦
- ٣٤١
- ٣٤٧
- ٣٤٩
- ٣٥٣

☆ ☆ ☆

## كتب للمؤلف

- |                |                                               |
|----------------|-----------------------------------------------|
| الطبعة السادسة | ١ - الإسلام في قفص الاتهام                    |
| الطبعة الثانية | ٢ - من ضئع القرآن ؟                           |
| الطبعة الرابعة | ٣ - الإنسان بين العلم والدين                  |
| الطبعة الخامسة | ٤ - هارون الرشيد                              |
| الطبعة الخامسة | ٥ - غريزة ... أم تقدير إلهي ؟                 |
| الطبعة الرابعة | ٦ - آراء يهدّمها الإسلام                      |
| الطبعة الثالثة | ٧ - الإسلام وحركات التحرر العربية             |
| الطبعة الثالثة | ٨ - عوامل النصر والمذيبة عبر تاريخنا الإسلامي |
| الطبعة الثالثة | ٩ - المجرة « حدث غير مجرى التاريخ »           |
| الطبعة الثالثة | ١٠ - جرجي زيدان في الميزان                    |

☆ ☆ ☆

## سلسلة «غزوات الرسول الأعظم»

- ١ - بدر الكبرى      « يوم الفرقان يوم التقى الجماع » .
- ٢ - غزوة أحد      « عاقبة المخالفه » .
- ٣ - غزوة الخندق      « غزوة الأحزاب » .
- ٤ - صلح الحديبية      « الفتح المبين » .
- ٥ - غزوة خيبر      « الفتح القريب » .
- ٦ - غزوة مؤتة      « فإنما هي إحدى الحُسْنَيَّيْنِ » .
- ٧ - فتح مكة      « الفتح الأعظم » .
- ٨ - حنين والطائف      « لن نغلب اليوم عن قلة » .
- ٩ - غزوة تبوك      « غزوة العسرة » .
- ١٠ - حروب الرّدّة      « من قيادة النبي ﷺ إلى إمرة أبي بكر » .

☆ ☆ ☆

## سلسلة «المعارك الكبرى في تاريخ الإسلام»

- |                   |                                            |
|-------------------|--------------------------------------------|
| ١ - القادسية      | بقيادة سعد بن أبي وقاص .                   |
| ٢ - اليرموك       | بقيادة خالد بن الوليد .                    |
| ٣ - نهاوند        | بقيادة النعمان بن مقرن المزني .            |
| ٤ - ذات الصواري   | بقيادة عبد الله بن سعد بن أبي سرح .        |
| ٥ - فتح الأندلس   | بقيادة طارق بن زياد .                      |
| ٦ - بلاط الشهداء  | بقيادة عبد الرحمن الغافقي .                |
| ٧ - فتح صقلية     | بقيادة أسد بن الفرات .                     |
| ٨ - الزلاقة       | بقيادة يوسف بن تاشفين .                    |
| ٩ - الأرك         | بقيادة المنصور يعقوب الموردي .             |
| ١٠ - العقاب       | بقيادة محمد الناصر بن يعقوب الموردي .      |
| ١١ - مصريع غرناطة | «أبو عبد الله الصغير آخر ملوك بني الأحر» . |

☆ ☆ ☆







## هذا الكتاب

\* - «إن الديانة المحمدية جذام نشأ بين الناس، وأخذ يفتّك بهم فتكاً ذريعاً، بل هو مرض مرريع... وما قبر محمد في مكة، إلا عمود كهربيّاني يبعث الجنون في رؤوس المسلمين، ويُلْجِنُهم إلى الإلحاد بظاهر المسترية...»  
السيوكسون».

«- القرآن من تأليف محمد...»

د. بروز، درمنجهم»

«- القرآن من وضع السرّاح بحيرة، أعمله عَمَلاً اثناء وجوده في بلاد الشام».

نورمان ديل»

\* - «من الصعب أن نستخلص من القرآن نفسه مذهبًا موحدًا متجانساً وحالياً من المتافقين».

جولد سمير»

«- اعترف محمد في السنوات الأولى من بعثته بالله الكعبة الثالث، اللوالي كان مواطنه يعتبرونها بنيات الله، وأشار إليهن في إحدى الآيات الموجة...»

كارل بروكلمان»

«- أمر محمد أتباعه أن يحملوا العالم كلّه على الإسلام بالسيف»  
ج. إيزاك

«- إن هؤلاء العرب قد فرضوا دينهم بالقوة، وقالوا للناس:  
اسلموا أو موتوا، بينما اتبع المسيح ربّوسوس بسرهم  
وإحسانهم».

غومان، لوسيفر»

«- ولم تكن الحكومة الإسلامية يومها سوى حل الخراج إلى بيت المال على المقدار المفروض له... الدمويون بقرة... الوالي يمسكها من قروتها حتى تسكن، وعامل الخراج بعليها».

بوليوس فليهاوزن»

«- إن الإسلام حمد المسلمين بيد عقيدة الفحصاء والقدر»  
هاندونو»

«- هذه الآراء وعشرات غيرها... إنها تستند في عِنْدَة العقل، بعِدَّة عن التحيز العاطفي، والضجيج المفتعل، ولن يفرض رأي، فالكلمة  
الفصل للتاريخ...»

**To: www.al-mostafa.com**